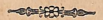




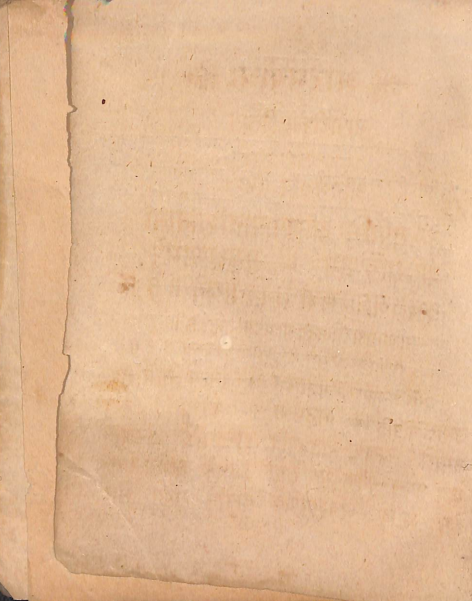
## भूमिका।



एतदात्मबोधनामकम्प्रकरणम्परमपूज्यवेदान्तशास्त्राचा-र्यश्रीमच्छंकराचार्यप्रणीतम् अस्य चात्मबोधसाधकत्वेन संसारिवच्छेदजनकत्या मुमुश्रूपयोगितास्तीति सर्वजनप्रसि-दम् आत्मबोधश्र्य धर्मार्थकाममोक्षद्धपचतुर्विधपुरुषार्थान्त-र्गतमोक्षसाधकः सचातिदुह्ह बृहद्ददेत्तप्रकरणीश्र्यरसाध्योऽ-तःश्रीमदाचंधिः सुखत आत्मबुद्धचा एत् छ्रचुप्रकरणित्ररमायि एतस्यापि भाषारिकसाधारण्येन प्रसिद्धिमीहमानैः श्रीमुं-बापूः स्थश्रीकृष्णदासात्मजलेमराजश्रेष्ठिभिर्भाषोद्धृतयेऽ-हमयोजि-मया चेत्वयथामित भाषायामुद्धृत्य विचरणयो-रप्यत इति शम् ॥

> लाँखग्रामनिवासी-काशीस्थराजकीयप्रधानपाठ-शालापरीक्षोत्तीर्णः,

> > पं शमिहिरचन्द्रशर्माः



## श्री आत्मबोधः क्ष

भाषाटीकासहितः।

श्रीगणेशाय नमः।

ॐ तपोभिः क्षीणपापानां शांतानां वीतरागिणाम् ॥ मुमुक्षणामपे-क्ष्योऽयमात्मबोधो विधीयते ॥ १ ॥

नत्वा ब्रह्म चिदानंदं भाषायामात्मबुद्धये ॥ मया मिहिरचंद्रेण आत्मबेाघो वितन्यते ॥ १॥

भा॰-कृच्छ्रचांद्रायण और नित्य नामित्तिक उपासनाआदिके अनुष्ठान (करना) रूप तपोंसे अथवा-नेत्रआदि इन्द्रियोंके नियह-रूप तपसे-क्षणि भये हैं पाप जिनके अर्थात् राग-द्रेष आदि अंतःकरणके दोषोंसे रहित और शान्त—अर्थात् क्षोभरित और वीतराग अर्थात् इसलोक और परलोकके भोगोंकी इच्छासे शून्य जो मुमुक्षु—पुरुष हैं—अर्थात् जिनको जन्म—जरा—मरण—संसाररूप यान्थिक छेद्न करनेकी अभिलाषा है उन मुमुक्षु पुरुषोंको है अपेक्षा जिसकी ऐसा यह आत्मबोधप्रकरण विस्तारसे वर्णन करते हैं—अर्थात् जिससे आत्माका ज्ञान हो ऐसा प्रकरण लिखते हैं॥ १॥

बोधोऽन्यसाधनेभ्यो हि साक्षानमो-क्षेकसाधनम्॥पाकस्य विह्नवज्ज्ञा-नं विना मोक्षो न सिद्धचित ॥ २॥

भा॰-कदाचित कहो कि तप जप योग आ-दिसे-मोक्ष हो सकता है तो आत्मज्ञानको मोक्षका साधन कैसे कहते हो-सो ठीक नहीं-क्योंकि-अपने स्वह्मपभूत जो आत्मा-उसका बोधही मोक्षका कारण श्रुतियोंसे सिद्ध है और कर्म

उपासना तो अन्तःकरणके शोधक हैं-इससे-आत्मबोधको मोक्षका साधन होनेमें हृष्टान्त कहते हैं कि जैसे एक आग्निही-पाकका-साक्षात कारण है-इसीप्रकार अन्यसाधनोंसे अर्थात जप-तप-मंत्र आदि नानाप्रकारके कर्मीकी अपेक्षासे बोध-मोक्षका एकही असाधारण साधन है--इससे ज्ञानके विना-मोक्ष सिद्ध नहीं होता-तात्पर्य यह है कि जैसे जगत्में-पाकके काष्ट अन्न-जल-आदि सहकारि कारण हैं--इसीप्रकार परम्परासे जप तप आदिभी मोक्षके सहकारी कारण हैं-साक्षात् कारण नहीं--सोई-इन श्रीतियोंमें लिखाहै कि ज्ञानसेही मोक्ष होता है--ज्ञानके विना मोक्ष नहीं होता-प्रकाशरूप ब्रह्मको जानकर-सब पाशों-[बंधन] की हानि होतीहै-इससे-ज्ञानके विना मोक्ष सिद्ध नहीं होता-यह सिद्धान्त है ॥ २॥

<sup>(</sup>१) ज्ञानादेव तु कैवल्यम् ऋते ज्ञानान्न मुक्तिः।

<sup>(</sup>२) ज्ञात्वा देवं सर्वपाञ्चापहानिः।

अविरोधितया कर्म नाविद्या वि-निवर्तयेत् ॥ विद्याऽविद्यां निह-न्त्यव तेजस्तिमिरसंघवत् ॥ ३॥

भा०-कदाचित कहो कि विचित्र शक्तिवाले कर्में किही द्वारा जनकआदि सिद्धिको प्राप्त हुए इससे-कर्मींके द्वारा अज्ञानका नाश होनेसेही मुक्ति हो जायगी--ज्ञानसे अज्ञानका नाश क्यों मानते हो-सो ठीक नहीं-क्योंकि जो पढार्थ जिसका विरोधी नहीं होता वह उसके नष्ट करनेमें समर्थभी नहीं होता-इससे अज्ञानके अविरोधी कर्म अज्ञानको नष्ट नहीं कर सक्ते--और कर्मसेही जनक आदि संसिद्धिको प्राप्त भये-वहां संसिद्धि शब्दसे अन्तःकरणकी शुद्धि लेते हैं मुक्ति नहीं-इस बातको--दृष्टान्तसे--स्पष्ट करते हैं कि--अज्ञानके अविरोधि होनेसे कर्म अविद्याको निवृत्त नहीं कर सक्ता-क्योंिक ये दोनों जडपदार्थ हैं—इससे-मैं शुद्ध बोध-मुक्तस्वरूप ब्रह्म हूं-इसप्रकारका जो विद्यारूप ब्रह्म और जीवात्माकी एकताका ज्ञान है-वही-में मनुष्य हूं-मुखी हूं-दुःखी हूं—इत्यादि अविद्यारूप अज्ञानका इसप्रकार निवर्तक है जैसे-सूर्यआदिका प्रकाशरूप तेज अन्धकारका निवर्तक होताहै— तिससे आत्मज्ञानके प्रकाशकालमें ही सम्पूर्ण अज्ञानका नाश होजाताहै ॥ ३॥

परिच्छित्र इवाज्ञानात्तन्नाशे सित केवलः ॥ स्वयं प्रकाशते ह्यात्मा मेघापायेऽशुमानिव ॥ ४ ॥

भा॰ — कदाचित कहो कि — आत्मा प्रतिशरीर-में परिच्छिन्न है — अर्थात जन्मसे ही - नाशवान् प्रतीत होता है तो जीव ब्रह्मकी एकताके ज्ञानसे अज्ञानकी निवृत्ति कैसी वनसक्ती है — सो ठीक नहीं क्यों कि, अज्ञानसे यद्यपि आत्मा परिच्छिन्नके समान प्रतीत होता है तथापि अज्ञानके नाश होते ही अपरिच्छित्रके समान स्वयम्प्रकाशहूप होजाता है-इस बातको-हष्टान्तसे-स्पष्ट करते हैं कि--स्वंत्र व्यापकरूप अद्वितीय आत्मा--अज्ञानसे कल्पित देव मनुष्य आदि-शरीरांके अध्यास (भ्रम) से परिच्छित्र (आच्छादित) के समान-प्रतीत होता है-और जब-तत्त्वमसि-आदि महावाक्योंके द्वारा-आत्मा और ब्रह्मकी एकताका ज्ञान हो जाता है-तब अज्ञानके किये-मिथ्या अध्यासहृप आरोपका नाश-होनेसे-आ-त्मा केवल-अर्थात् सजातीय-विजातीय-स्वगत आदि तीनों भेदोंसे रहित-स्वप्रकाश ब्रह्मरूप प्रतीत इस प्रकार होताहै जैसे आवरणाल्प-मेघोंका नाश होनेपर--प्रकाशरूप सूर्य प्रतीत होता है इससे यह सिद्ध है--अज्ञानके नाश होते ही- आ-तमा- स्वय प्रकाशमान ब्रह्मरूप हो जाता है ॥ ४॥ अज्ञानकलुषं जीवं ज्ञानाभ्यासादि निर्मलम् ॥ कृत्वा ज्ञानं स्वयं नश्येजलं कतकरेणुवत् ॥ ५॥

भा ० - कदाचित कहो कि अज्ञानके नाशसे केवल ब्रह्मरूप आत्माका होना असम्भव है-क्यों कि-अज्ञानके नाश करनेवाली जो वृत्ति हैं-उन-के ज्ञानसे द्वेतकी प्राप्ति होयगी ब्रह्मज्ञानकी नहीं सो ठीक नहीं-यद्यपि-जीवात्मा अज्ञानसे मलिन है तथापि वास्तवमें - शुद्ध - है इस बातको दृष्टान्त-से स्पष्ट करते हैं-कि कर्ता भोका सचिदानंद-स्वरूप आत्मा-यद्यपि अज्ञानसे-अपनेको कर्त्ता भोक्ता जीवरूप अमके द्वारा मानता है: इससे अज्ञा-नसे-मलिन भी जीव-ज्ञानके अभ्याससे-निर्मल है, अर्थात्-कर्त्ता-भोक्तासे भिन्न-सिचदानन्द-कूटस्थ साक्षीरूप-ब्रह्म है-इस पूर्वोक्त ज्ञानाकार

जो वृत्ति हैं वे ज्ञानको उत्पन्न करके इस प्रकार नष्ट हो जाती हैं जैसे कतकरेणु निर्मली वृटि जल-को निर्मल करके आप भी नष्ट हो जाती है इससे ज्ञानके अभ्याससे जीवात्माके निर्मल होनेमें कुछ भी संशय नहीं है. ॥ ५॥

संसारः स्वमतुल्यो हि रागद्वेषा-दिसंकुलः ॥ स्वकाले सत्यवद्धा-ति प्रबोधेऽसत्यवद्भवेत् ॥ ६ ॥

भा०-कदाचित कहो कि साक्षात प्रत्यक्षहरप् से जब संसार सत्य प्रतीत होता है तो आत्मा की केवलहरपतांक ज्ञानसे अद्वेत ब्रह्मज्ञान कैसे हो सक्ता है. सो ठीक नहीं. क्योंकि, मिथ्या जगत से आत्माकी अद्वेततामें हानि नहीं होसकती इसी बातको स्वप्रके दृष्टांतसे सिद्धकरते हैं कि रागद्वेष आदिसे युक्त जो स्वप्रके तुल्य संसार है वह निद्राके समयमें स्वप्नके तुल्य जो अपनी स्थिति है उसके समयमें सत्यके समान यद्यपि प्रतीत होता है तथापि प्रबोधके होनेपर अर्थात् आत्मा और ब्रह्मकी एकताका जो ज्ञान उसके अनंतर क्षणमें ही असत्य (मिथ्या) के समान हो जाता है इसी से मिथ्याभूत जगतसे आत्माकी अद्वैततामें कोई हानि नहीं है ॥ ६॥

तावत्सत्यं जगद्भाति शक्ति-का रजतं यथा । यावन्न ज्ञायते ब्रह्म सर्वाधिष्ठानमद्भयम् ॥ ७ ॥

भा॰-जगत्के अधिष्ठांन क्टस्थ साक्षीरूप आत्माका जबतक ज्ञान नहीं होता है तबतक ही संसार सत्यके समान प्रतीत होता है इस बातको दृष्टांतसे स्पष्ट करते हैं कि जैसे जबतक नीलपृष्ठ त्रिकोणाकारशुक्तिका ज्ञान नहीं होता तबतक ही शांकि (सीपी) का रजत (चांदी) सत्यके समान प्रतीत होता है तिसी प्रकार जबतक सबके अधिष्ठान अद्वेत ब्रह्मका ज्ञान नहीं होता है तबतकही जगत् सत्य प्रतीत होता है और ब्रह्मज्ञानके होतेही शुक्ति रजतके समान मिथ्या प्रतीत होने लगतीहै ॥ ७॥

सचिदात्मन्यनुस्यूते नित्ये विष्णो प्रकृष्टिपताः ॥ व्यक्त्यो विविधाः सवा हाटके कटकादिवत्॥ ८॥

भा - निससे संपूर्ण जगत् त्रह्ममें किएत है इस बातका दृष्टांतसे दृढ करते हैं कि, सत् चित आत्मा स्वरूप और अनुस्यूत अर्थात् जैसे सूत्रमें मणि और मणिमें सूत्र अनुगत हैं इस प्रकार ओत प्रोत और नित्य और व्यापक ( चराचरमें स्थित ) और सबके उपादान कारणहूप ब्रह्ममें

नाना प्रकारकी जो देव, मनुष्य, पशु, कीटआदि व्यक्ती हैं अर्थात् मूर्तिमान् नामरूपात्मक जगत् है वे सब इसप्रकार किएत हैं जैसे सुवर्णमें कटक, कुंडल आदि कल्पनामात्र हैं वस्तुतः सुवर्णही सत्य है—इससे नामरूपात्मक जगत् मिथ्यारूप है और शुद्धरूप आत्मा सत्य है इसमें कोई संदेह नहीं है ॥ ८॥

यथाकाशो हषीकेशो नानोपा-धिगतो विभुः ॥ तद्भेदाद्भिन्नव-द्राति तन्नाशे सति केवलः ॥ ९॥

भा॰ - कदाचित् कहो कि, प्रपंच मिथ्याभी है और जीवभेद सत्य है तो प्रपंचके अधिष्ठान-रूप परमात्मामें सत्यता और अद्वितीयरूपता कैसे प्रतीत होसकती है सो ठीक नहीं क्योंकि वास्तवमें तो आत्मा अद्वितीय है और भेद

क लिपत है इस बातकोही द्रष्टांतसे स्पष्ट करते हैं कि जैसे व्यापकरूप आकाश घट मठ आदि उपा-धियोंमें प्रविष्ट होकर तिस २ उपाधिके सेदसे घटाकाश मठाकाशरूप प्रतीत होताहै इसी प्रकार संपूर्ण इंद्रियों ( अंतःकरण आदि ) का ईश्वर [ प्रेरक ] विभ्रु नाना प्रकारकी जो देह आदि उपाधि हैं उनमें प्रविष्ट हुआ उन उपाधियोंके भेदसे भिन्न २ प्रतीत होताहै और उपाधियोंके नाश होनेपर केवल [ एक ] ब्रह्मरूप प्रतीत होताहै॥ ९॥

नानोपाधिवशादेव जातिनामा-श्रमादयः ॥ आत्मन्यारोपिता-स्तोये रसवर्णादिभेदवत् ॥ १०॥

भा०-कदाचित कहो कि यदि में ब्राह्मण-ब्रह्म-चारी-संन्यासी-हूं इत्यादि जाति वर्ण आश्रम-आदि

नाना प्रकारके धर्मोंसे युक्त आत्मा प्रतीत होताहै तो असंग कैसे कहतेहो सो ठीक नहीं-क्योंकि-जाति-वर्ण-आश्रम-आदि धर्म असंग आत्मामें कल्पित हैं-वास्तवमें नहीं-इस बातका दृष्टांतसे वर्णन करते हैं कि-पूर्वोक्त नाना प्रकारकी देह आदि उपाधियोंकी महिमासेही असंग आत्माके विष-जाति-नाम-आश्रम आदि-इसप्रकार आरो-पित हैं-अर्थात् अमसे प्रतीत होते हैं-जैसे-जलके विषे-रस-(कटु-कषाय-लवण आदि) और-रक्त पीत श्याम आदि रंग-प्रतीत होते हैं-अर्थात-तिस तिस-रस रंग-की एकतासे जलकाभी वही रंग प्रतीत होताहै-इसी प्रकार जातिआदिकोंके संग-एकतासे आत्मामें भी श्रमसे जाति-वर्ण-प्रतीत होते हैं. वस्तुतः आत्मामेंभी जातिआदि कोईभी धर्म नहीं है॥ १०॥

पंचीकृतमहाभृतसंभवं कर्मसंचि-तम्॥शरीरं सुखदुःखानां भोगाय-तनमुच्यते ॥ ११॥

भा॰-अब अविद्यासे किएत उपाधियोंके स्वरूपको कहते हैं कि, पंचीकरण किये-जो पृथिवी-जल-तेज-वायु-आकाश-पांच महाभूत हैं—जगत्के परिणामी उपादानरूप उनसे हैं—उत्पत्ति जिसकी ऐसा जो प्रारब्धकर्मसे संचित (रचित) स्थूल शरीर है वह आत्माके सुख दुःखोंका जो भोग उसका आयतन (स्थान) काहता है ॥ १९॥

पंचप्राणमनोबुद्धिदशेंद्रियसमन्वि-तम् ॥ अपंचिकृतभूतोत्थं सूक्ष्मां-गं भागसाधनम् ॥ १२ ॥

भा ॰ – अब सूक्ष्म शरीररूप उपाधिको कहतेहैं कि-प्राण-अपान-उदान-व्यान-समान-और संकल्प विकल्परूप अन्तःकरणके-वृत्ति है नाम जिसका ऐसा मन, और निश्चयात्मक अंतःकरणकी वृत्तिरूप बुद्धि, और श्रोत्र, त्वचा, चश्च, जिह्ना, त्राण ये पांच ज्ञानेंद्रिय और वाणी, हस्त, पाद,गुदा, लिंग, ये पांच कमेंद्रिय—इन सत्रह तत्त्वोंसे युक्त, और पञ्चीकरण नहीं किये पांच सृक्ष्म महाभूतोंसे उत्पन्न, जो सृक्ष्म शरीर है वह आत्माक भोगोंका साधन [हेतु] है—यह आत्माकी तीसरी उपाधि है।। १२॥

अनाद्यविद्यानिर्वाच्या कारणी-पाधिरुच्यते ॥ उपाधित्रितयाद-न्यमात्मानमवधारयत् ॥ १३ ॥ भा०-अव कारणशरीररूप तीसरी उपाधि-को कहते हैं कि अनादि जो सत्य असत्य कहनेके अयोग्य और जगत्की उत्पत्ति करनेमें समर्थ

माया है-यदि वह माया सत्य है तो ज्ञानसे नष्ट न होगी और असत्य है तो उससे जगतकी उत्प-ति न होगी इससे सत्य असत्य रूपसे अनिर्वच-नीया है ऐसी जो समष्टि व्यष्टिहर जगत्-स्थूल सूक्ष्मरूप शरीरआदिका उपादान कारण माया है वह कारण उपाधि कहाती है इन-पूर्वोक्त स्थूल, सूक्ष्म, कारण शरीरहूप उपाधियोंसे भिन्न आत्माका निश्चय करै अर्थात् इन तीनों उपाधियोंके साक्षीरूप आत्माको इस प्रकार भिन्न समझे जैसे घटआदिका दृष्टा घटआदिसे भिन्न होता है ॥ १३॥

पंचकोशादियोगेन तत्तन्मय इव स्थितः ॥ ग्रुद्धात्मा नीलवस्त्रादि-योगेन स्फटिको यथा॥ १४॥ मा॰-कदाचित कहो कि पूर्वोक्त तीन उपाधि-

यों से भिन्न सिचदानंदरूप आत्मा नहीं हो सकता क्योंकि आत्मा प्रत्यक्षमें अन्नमयआदि कोशरूप इस श्रीतिसे प्रतीत होता है कि वह यह पुरुष अन्नरसमय है इससे कोशही आत्मा है को-शों से भिन्न नहीं सो ठीक नहीं क्योंकि आत्मा जो अन्नमयआदि कोशरूप प्रतीत होता है वह देह और आत्माकी एकताके भ्रमसे हैं-वास्तवमें आ-त्मा भिन्न है इस बातको हष्टांतसे स्पष्ट करते हैं कि, अन्नके रससे उत्पन्न-अन्नसे वढा-पृथिवीह्रप अन्नमें लीन, वह अन्नमयकोश और पांच कर्मेंद्रि-य और पांच प्राणरूप प्राणमयकोश-और पांच ज्ञानेंद्रिय और मनरूप मनोमयकोश-और पांच ज्ञानेंद्रिय और बुद्धिरूप विज्ञानमयकोश-और मलिन सत्व गुण है प्रधान जिसमें ऐसी जो कारण शरीरभूत-प्रिय मोद आदि वृत्तियोंसहित अवि-

१ सवा एव पुरुषोन्नरसमयः।

द्या है वह आनंदमयकोश होता है-इन पांचों को-शोंके योगसे अर्थात् कोशोंकी महिमासे आ-च्छादित है सत् चित् आनंदरूप जिसका ऐसा आत्मा तिस २ कोशरूपके समान स्थित है अर्थात् कोशोंके संग एकताके अमसे अन्नमय आदिरूप प्रतीत होता है और आदिपदके देने-से स्थूल, कुश, और क्षुघा, तृषा आदि धर्मवान भी अमसे ही प्रतीत होता है वास्तवमें तो आत्मा शुद्धचेतनरूप है तथापि जिस २ कोशके संग आत्माकी एकताका भ्रम होता है उस २ कोश रूपही आत्मा प्रतीत होता है जैसे में मनुष्य मोटा हूं-यह अन्नमय-में भूखा प्यासा हूं-यह प्रा-णमय-देह घर पुत्र आदि मेरे हैं-यह मनोमय-में ज्ञानी हं-मूर्ख हं-यह विज्ञानमय-में सुखी हूं यह आनंदमय-कोशरूप प्रतीत होता है इस प्रकार कोशोंके जो मिथ्या धर्म हैं वे आत्मामें भ्रमसे

प्रतीत होते हैं-स्वभावसे आत्मामें कोईभी धर्म नहीं है-और पूर्वोक्त श्रुतिमें जो आत्माको अन्नर-समय कहा है वह सुक्ष्म ब्रह्मरूप वस्तुके ज्ञानार्थ है क्योंकि आत्मा एक है और कोश अनेक हैं-और कोश उत्पन्न और विनाशी हैं आत्मा अवि-नाशी है और-कोश धर्मी है आत्मा धर्मरहित है इन कारणोंसे आत्मा कोशरूप कैसे हो सकता है और आत्माकी जो तिस २ कोशरूप प्रतीति है वह इस प्रकार अमसे है जैसे स्वभावसे ग्रद्ध भी स्फटिक नील पीत वस्त्र आदिके योगसे नीला और पीला प्रतीत होताहै ॥ १४ ॥

वपुस्तुपादिभिः कोशैर्युक्तं युक्तया-वघाततः ॥ आत्मानमंतरं गुद्धं विविच्यात्तंडुलं यथा ॥ १५॥ भा॰ यद्यपि कोश और आत्माकी एकह्रप-

ताके अभ्याससे आत्मा कोशरूप प्रतीत होता है तथापि कोशोंसे पृथक् आत्माके विवेक करनेसे आत्मा गुद्धरूप प्रतीत होसक्ता है इस बातको दृष्टांतसे स्पष्ट करते हैं कि, जैसे तुष ( भूसी ) आ दिसे युक्त भी चावलोंका शुद्ध आकार कूटना आदि युक्तिके द्वारा भिन्न शुक्करूप प्रतीत होता है तैसेही अन्नमयआदि कोशोंकी विचाररूप युक्ति-के द्वारा कोशोंके भीतर व्यापकरूप आत्माके ग्रद्धरपकी प्रतीति होती है-और अन्नमय कोश पंचमहाभूतोंका कार्य होनेसे घटआदिके समान आत्मा नहीं होसक्ता और अन्नमयकोश (देह) को आत्मा मानोगे तो वर्तमान शरीरमें जो सखदः-ख भोगेजाते हैं वे विना कर्मकेही मानने पहेंगे और इस शरीरके जो पुण्यपापरूप कर्म है उन-का विना फल भोगेही नाश मानना पडेगा इस प्र-कार अकृतका अभ्यागम और कृतका नाशहूप

दोष हो जायगा-क्योंकि शरीररूप आत्मा जन्म-से पूर्व और मरणके अनंतर नहीं रहता है इससे अन्नमयकोशरूप आत्मा नहीं है और अपंचीकृत पांच महाभूतोंका कार्थ जडहूप जो प्राणमय-कोश है वह भी आत्मा नहीं है क्योंकि वह जड है और आत्मा चेतन है-और स्थूलदेहके समान मनोमयकोशभी आत्मा नहीं है क्योंकि मन संकल्प विकल्पात्मक है और आत्मा संकल्प-विकल्पसे रहित है और मन सत्वग्रणका कार्य है और आत्मा नित्य है-और विज्ञानमयकोशभी आत्मा नहीं है क्योंकि विज्ञानमय सत्वग्रणका कार्य है और परिणामी है और आत्मा परिणामी-से भिन्न है-और आनंदमयकोशभी आत्मा नहीं है क्योंकि अविद्या वृत्तिवाला वह घटआदि के समान जड है और प्रिय मोद आदि वृत्तियों से युक्त है और आत्मा वृत्तियोंसे रहित और नित्य है

इसप्रकार पंच कोशोंसे भिन्न जो परमात्मा है वह सचिदानंद साक्षीरूप है ॥ १५॥

तदा सर्वगतोऽप्यात्मा न सर्वत्राऽ-वभासते ॥ बुद्धावेवावभासेत स्व-च्छेषु प्रतिविंबवृत्॥ १६॥

मा॰—यदि आत्मा व्यापक ब्रह्मस्वरूप है तो सर्वत्र प्रतीत होना चाहिये इस शंकाका उत्तर देते हैं कि आत्मा तीनों कालोंमें सब वस्तुओंमें व्यापकरूपसे वर्तमान भी है तो भी सर्वत्र प्रतीत नहीं होता अर्थात अस्ति, भाति, प्रियरूपसे सदैव संपूर्ण घट आदि पदार्थोंमें यद्यपि अनुभव-रूप आत्मा व्यापक है तथापि ज्ञाता (जाननेवाला) रूप आत्मा बुद्धिक विषे ही इस प्रकार भासता है जैसे स्वच्छ पदार्थमें ही सूर्य आदिका प्रतिविव पडता है मिलनमें नहीं अर्थात सत्वगुणका

कार्य होनेसे शुद्ध जो बुद्धि है उसमें इस प्रकार आत्माका भान होता है जैसे घट पट कांच आदि मृत्तिकाके कार्योंमें निर्मल जो दर्पण उसमें ही मुख आदिका और अपनी किरणोंके द्वारा सर्वत्र व्यापक सूर्यका जलमें ही प्रतिबिंब पडता है घट आदिके विषे नहीं—इससे यह सिद्धभया कि देह आदि जो रजोगुण तमोगुणके कार्य हैं उनमें आत्माकी प्रतीति नहीं होसकती ॥ १६॥

देहंद्रियमनोबुद्धिप्रकृतिभयो वि-लक्षणम् ॥ तद्भित्तसाक्षिणं विद्या-दातमानं राजवत्सदा ॥ १७॥

भा॰-देह इंद्रिय आदिके विषे वर्तमान भी आत्मा उनसे भिन्न है इस बातको हष्टांतसे स्पष्ट करते हैं कि देह दश इंद्रिय मन बुद्धि और प्रकृति (माया) इनसे विलक्षण अर्थात् देहआदि माया- के कार्य और जड, परिणामी, दृश्य हैं और आतमा इनसे भिन्न चेतनहरप, परिणाम रहित, अहश्य, सत्यहरप है और देह आदिकी वृत्तियोंका
साक्षी है—अर्थात देहकी बाल्यावस्थाहरप वृत्ति
और हर आदिमें नेत्र आदिकी वृत्तियोंके साक्षी
आत्माको सदेव राजाके समान जाने जैसे सभामें
रिथत राजा सभामें स्थित संपूर्ण मनुष्योंका साक्षी
प्रेरक है और उनसे भिन्न है इसी प्रकार आत्माकोभी देह आदिसे भिन्न और देह आदिका साक्षीहर जाने ॥ १७॥

व्यापृतेष्विद्रियेष्वातमा व्यापारी-वाविवेकिनाम् ॥ हर्यतेऽभ्रेषु धा-वत्सु धाविन्वि यथा शशी ॥ १८ ॥ भा०-कदाचित् कहो कि आत्मा भी व्यवहार वाला देह इंद्रिय आदिके संघातमें प्रतीत होताहै इससे 'साक्षीरूप नहीं होसकता क्योंकि साक्षी उनसे भिन्न होताहै जिनका साक्षी होताहै. सो ठीक नहीं क्योंकि अज्ञानियोंको भ्रमसे आत्मा व्यव-हारीके समान प्रतीत होताहै वस्तुतः आत्मामं कोईभी व्यापार नहीं है इस बातको दृष्टांतसे स्पष्ट करते हैं कि नेत्र आदि इंद्रिय जब अपने अपने व्यापारोंमें व्यवहार करती हैं अर्थात अपने २ विष-योंको यहण करती हैं तब इन्द्रियोंके व्यवहार कर-नेपर आत्मांभी व्यवहार करनेवालेके समान अविवेकियोंको प्रतीत होताहै अथित मूर्ख पुरुष आत्माकोभी व्यवहारी मानलेते हैं और वह उन-का मानना इसप्रकार अमसे है कि, जैसे मेघोंके चलनेपर चंद्रमाभी चलता प्रतीत होताहै-और बु-द्धिमान् मनुष्य-मेघोंके समान न चंद्रमाको चलता मानतेहैं और न आत्माको व्यापारी मानते हैं क्योंकि वस्तुतः आत्मा व्यापाररहित है ॥ १८॥

आत्मचैतन्यमाश्रित्य देहेंद्रि-यमनोधियः ॥ स्वकीयार्थेषु वर्त-ते मूर्यालोकं यथा जनाः ॥ १९॥

भा०-कदाचित कहो कि देह इन्द्रिय आदि जडपदार्थ व्यापारी हैं तो चेतनभी मानने चाहिये और देह इन्द्रिय आदि चेतन होंयगे तो वे आत्म. रूपभी होजायँ गे सो ठीक नहीं-क्यों कि चेतन आत्माके आश्रयसे ही देह इन्द्रिय-अपने २ व्यव-हारमें वर्ते हैं इस बातको दृष्टान्तसे प्रगट करतेहैं कि आत्माकी चेतनताका आश्रय लेकर देह-इन्द्रिय-मन-बुद्धि-ये अपने अपने विषयों में इस प्रकार वर्ततीहैं जैसे सूर्यके प्रकाशके आश्रयसे सम्पूर्ण जन अपने अपने व्यवहारमें वर्तते हैं-इससे देह इंद्रिय आदि स्वतः चेतन नहीं किन्तु आत्मा-की चेतनता ही उनमें प्रतीत होती है इसीसे वे आत्मरूप नहीं होसक्ते ॥ १९॥

देहेंद्रियग्रणान्कर्माण्यमले सिच-दात्मिन ॥ अध्यस्यंत्यिववेकेन गगने नीलिमादिवत् ॥ २० ॥

भा - कदाचित कहो कि आत्मा चेतनहरूप है तो भी उसमें जनम-मरण-योवन-वृद्ध-काण-बधिर-दर्शन-श्रवण-आदि व्यवहार प्रतीतहोंनेसे आत्मा--जन्म--मृत्यु-वाला प्रतीत होताहै--सो ठीक नहीं-क्योंकि, पूर्वोक्त जन्म-मृत्य-आदि-व्यवहार जो आत्मामें प्रतीत होते हैं वे-अविवेकसे आत्माके विषे आरोपित हैं वस्तुतः आत्मा देह-इंद्रिय आ-दिके धर्मोंसे रहित है-इस बातका हष्टांतसे हढ करतेहैं कि, देह-और इन्द्रियोंके जो अन्ध,बिधर, आदि धर्म हैं और गमन-वचन आदि जो कर्म हैं उनको-निर्मल अर्थात अज्ञानके कार्य-देह-इंद्रिय-नाम-रूप-संसार-आदि मलसे रहित साचित्-आनंद-स्वरूप-आत्मामें-अविवेकसे मूढ पुरुष इसप्र-

कार आरोप करते हैं जैसे रूपरहित आकाशमें अविवेकसे नील पीत रंगोंका अज्ञानी पुरुष आरोप करते हैं-वस्तुतः आत्मामें जन्म-मरण आदि कोई भी धर्म नहीं है ॥ २०॥

अज्ञानानमानसोपाधेः कर्तृत्वा-दीनि चात्मिन ॥ कल्प्यंतेंऽबुगते चन्द्रे चलनादिर्यथांभसः॥ २१॥

भा ॰ - कदाचित् कहो कि, देह आदिके जन्म आदि धर्म आत्माके विषय, मत हो-परंतु मैं क-त्ता-भोक्ता-प्रण्यवान्-पापी-सुखी-दुःखी हूं-इत्यादि प्रतीतिसे आत्मा कत्तां और भोका प्रतीतं होता है और नैय्यायिक आत्माको कर्ता भोका मानते भी हैं सो ठीक नहीं क्यों कि, कर्तृत्व-भोक्तृत्व-आदि अन्तःकरणके धर्म हैं वे अन्तःकरण और आत्माकी एकह्रपताके अध्यास ( भ्रम ) से

आत्मामं आरोपित (माने) हैं इस बातको दृष्टान्तसे स्पष्ट करते हैं कि मनकी उपाधि जो कर्तृत्व-भोक्तृत्व आदि धर्म हैं—उनसे आत्माका सिच-दानंदह्रप आच्छादित (ढका) है—इससे आत्माक यथीथ ह्रपको न जानकर—नैयायिक आदि अज्ञानी पुरुष-कर्तृत्व-भोक्तृत्व आदि धर्मोंकी आत्माक विषे अज्ञानसे इस प्रकार करपना करते हैं जैसे—चलने आदि जलके धर्मोंको जलमें प्रति-विम्वित चंद्रमामें मान लेते हैं इससे आत्मा न कर्ता है न भोक्ता है ॥ २१॥

रागेच्छासुखदुःखादि बुद्धौ स-त्यां प्रवर्तते ॥ सुषुप्तौ नास्ति त-न्नाशे तस्माइद्धेस्तु नात्मनः ॥२२॥

भाषा—अब राग-इच्छा-आदि जो अन्तः-करणके धर्म हैं वे भी अज्ञानसे आत्मामें किएत हैं—इस बातको अन्वयव्यतिरेक युक्तिसे कहते हैं कि, विषयोंकी विशेष अभिलापारूप और सामान्य अभिलाषाह्म इच्छा-और सुख-दुःख कर्तृत्व- भोक्तृत्व- आदि- संपूर्ण- धर्म- जायत और स्वप्न अवस्थाके विषे-बुद्धि रहती है तो राग आदि प्रवृत्त होते हैं-और सुषुति-अवस्थामें अपने कारणरूप अज्ञानमें बुद्धिका लय होनेसे कोई भी राग आदि धर्म प्रतीत नहीं होता अर्थात् बुद्धिके होनेपर रागोंका होनारूप अन्वय बुद्धिके नाश होनेपर-रागोंका न होनारूप व्यतिरेक इन अन्वय-व्यतिरेकोंसे पूर्वोक्त राग आदि धर्म-बुद्धि-के हैं-आत्माके नहीं ॥ २२ ॥

प्रकाशोऽर्कस्य तोयस्य शैत्यम-ग्नेयथोष्णता ॥ स्वभावः सचिदा-नंदनित्यनिर्मलतात्मनः ॥ २३ ॥

भा॰-कदाचित् कहो कि यदि आत्माका

स्वभाव रागआदि ह्रप नहीं तो आत्माका स्वभाव कैसा है—इस शंकाके उत्तरमें—हष्टान्तें।से आत्मा— के स्वभावका वर्णन करते हैं कि, जैसे सूर्यका प्रकाश स्वभाव है और जलका शीत स्वभाव है— और अग्निका उष्ण स्वभाव है—इसी प्रकार आत्मा-का सत् चित् आनन्द-नित्यनिर्मल स्वभावहै॥२३॥

आत्मनः सचिदंशश्च बुद्धवृत्ति-रिति द्रयम् ॥ संयोज्य चाविवेके-न जानामीति प्रवर्तते ॥ २४ ॥

भाषा-कदाचित् कहो कि, मैं जानताहूं और में सुखीहूं इस ज्ञानका आश्रय आत्मा प्रतीत होता है तो उसको निर्विकार सचिदानन्द कैसे कहसके हो-इस शंकांक उत्तरमें लिखते हैं कि, आत्माका सत्-चित्-अंश जो बुद्धिकी वृत्तिमें पड़ता है और अज्ञानरूप आनन्दका अंश जो बुद्धिकी वृत्ति है—इन दोनोंको अविवेकसे मिलाकर में—जानता हूं—में सुखीहूं—इत्यादि—व्यवहारोंमें जीव प्रवृत्त होता है- और वस्तुतः असंग आत्मामें ज्ञान-श्रवण-सुख—दुःख आदि—नहीं होसक्ते—क्योंकि-ज्ञान और सुखाकारवृत्ति बुद्धिका परिणाम है-इससे ज्ञान आदिका आश्रय बुद्धि है आत्मा नहीं—आत्मामें जो इनकी प्रतीति है वह बुद्धि और आत्माकी एकताके श्रमसे है-इससे आत्मा निर्विकार सचिदानन्द हृप है।। २४।।

आत्मनो विकिया नास्ति बुद्धेर्बो-धो न जात्विति ॥ जीवः सर्वमलं । ज्ञात्वा कर्ता द्रष्टेति मुद्धिति ॥ २५॥ भाषा-अव् इसं पूर्वोक्तकाही विशेषकर

भाषा-अब इस पूर्वोक्तकाही विशेषकर वर्णन करते हैं-आत्मामें कोई विकार नहीं है क्योंकि इस श्रुंतिके अनुसार आत्मा-निर्गुण

१ निर्गुणं निष्क्रियं शान्तं निखद्यं निरंजनम्।

क्रियारहित-शांत-पापरहित-और निरंजन (निर्मल) है। और इस स्मृतिमेंभी लिखा है कि, आत्मा अन्यक्त चिन्ताके अयोग्य और विकाररहित है-और बुद्धिमें-कदाचित् भी बोध (ज्ञान) नहीं है-क्योंकि बुद्धि मायाका कार्य होनेसे जड है-तथापि-अन्तःकरणमें प्रतिबि-म्बित चेतनकी चेतनतासे संपूर्ण देह इंद्रिय आदि जडपदार्थ-चेतनरूप प्रतीत होते हैं इससे अन्तः-करण और आत्माके अभेदज्ञानसं बुद्धिके कर्ता मोक्ता आदि धर्म-अमसे आत्मामें प्रतीत होते हैं-इससे जीव सबको अपनेमें जानकर मैं कर्ताहूं-और द्रष्टांह्-इस प्रकार मोहको प्राप्त होता है ॥ २५॥

रज्जुसर्पवदात्मानं । जीवं । ज्ञात्वा-भयं वहेत् ॥ नाहं जीवः परात्मेति ज्ञातं चेत्रिभयो भवेत् ॥ २६ ॥

१ अव्यक्तीयमचिन्त्योयमविकारयोयमुच्यते ।

भाषा-अब आत्मामें मिथ्या आरोपरूप अज्ञानके फल और तत्त्वज्ञानके फलको दिखातेहैं कि जैसे अंघकारसे युक्त देशमें मनुष्य रज्जुकोही सर्प समझता है इसी प्रकार आत्माको जीव जान-कर भयको प्राप्त होता है-अर्थात् जैसे रज्जुसर्पके ज्ञानसे भय-कम्प होते हैं इसी प्रकार विकारराहित आत्माको जीव माननेसे आत्मामें अनेक प्रकार के-संसारके दुःखरूप भय प्रतीत होते हैं अर्थात् आत्माका अज्ञानी जन्म-मरणरूप भयको प्राप्त होता है और वह भय जीव और आत्माके द्वैतज्ञानसे होता है-क्योंकि-इस श्वैतिमें लिखा है कि, दूसरेसे भय होता है-और जो किंचि-तभी भेद करता है उसको भय होता है-यदि आत्माको न जाने तो बडीही नप्ता होती है-

१ दितीयांद्वे भयम्भवति—उद्रमन्तरं कुरुतेऽथ तस्य भयं भवति—न चेदिहावेदीनमहती विनिष्टिः । और इस स्मृतिमंभी कहाहै कि, किंचि-तभी भेद करे तो रोरव नरकमें जाता है—और जब में जीव नहीं किन्तु परात्माहूं—ऐसा जानता है—अर्थात तत्त्वमिस आदि महावाक्योंके विचा-रसे जीवको सचिदानन्द परब्रह्म स्वरूप समझता है तब मनुष्य निर्भय होता है—सोई इस श्रुंति-में लिखा है कि, जो ब्रह्मको जानता है वह ब्रह्मही होता है। २६॥

आत्मावभासयत्येको बुद्धचादी-नींद्रियाणि च ॥ दीपो घटादिव-त्स्वात्मा जडेस्तैनीवभास्यते ॥२०॥ भा॰-कदाचित् कहो कि, यदि आत्मा बुद्धि आदिके निकट है तो बुद्धि आदि उसे क्यों नहीं जानते—सो ठीक नहीं—क्योंकि जडहूप बुद्धि

१ ईषद्प्यन्तरं कृत्वा रौरवं नरकं व्रजेत्।

२ ब्रह्मविट् ब्रह्मैव भवति ।

आदिको असंग आत्माका ज्ञान नहीं होसका इस बातको हृष्टान्तसे कहते हैं—िक एकभी आत्मा मन—बुद्धि—िचत्त—अहंकार और इन्द्रिय आदिका इस प्रकार प्रकाश करता है जैसे घट आदि पदार्थोंका दीपक प्रकाश करता है और अपने आत्मा स्वरूप—वह परमात्मा बुद्धि आदि जड पदार्थोंसे इस प्रकार प्रकाशित नहीं होता जैसे घट आदिसे दीपकका प्रकाश नहीं होता ॥ २७॥

स्वबोधे नान्यबोधेच्छा बोधरू-पतयात्मनः॥ न दीपस्यान्यदी-पेच्छा यथा स्वात्मा प्रकाशते॥२८॥ भा०-कदाचित कहो कि,यदि बुद्धि आदिसे आत्मा प्रकाशित नहीं होता तो उसका प्रकाश किससे होता है—इस शंकाके उत्तरमें बोधरूप आत्माका स्वयंही ज्ञान होता है—इस बातको दृष्टान्तसे हट करते हैं कि आत्मा स्वयं बोध- रूप है इससे बोधरूप आत्माके बोधमें अन्य बोधकी इसप्रकार अपेक्षा नहीं, जैसे—एक दीप-कको अपने प्रकाशके लिये अन्य दीपककी अपेक्षा नहीं-इससे स्वात्मा स्वयंप्रकाशित होताहै॥२८॥

निषिध्य निखिलोपाधीन्नेति नेती-ति वाक्यतः ॥ विद्यादैक्यं महावा-क्यैर्जीवात्मपरमात्मनोः ॥ २९॥

भा०-कदाचित कहो कि, यदि आत्माका स्व-तःही साक्षात्कार (प्रत्यक्ष) है तो यत्नके विनाही सब मुक्त होजायँगे तो श्रवण-मनन-आदि जो मुक्तिके उपाय हैं वे सब व्यर्थ हो जायँगे सो ठीक नहीं. क्योंकि अपरेक्ष रूपसे जो आत्माके चैतन्यका ज्ञान है—वह सामान्य ज्ञान होनेसे मुक्तिका साधन नहीं है किंतु महावाक्योंसे उत्पन्न जो जीव और ब्रज्ञकी एकताका ज्ञान वही मुक्तिका कारणहै—इसकाही

वर्णन करते हैं कि, नेतिनेति इस वाक्यसे सम्पूर्ण उपाधियोंका निषेध करके तत्त्वमसि आदि महा-वाक्योंसे जीव और परमात्माकी एकताको जानै अर्थात् इस व्यांससूत्रके अनुसारही यह उपदेश है कि, नेति २ यह आत्मा नहीं २ इत्यादि श्रतियोंके वचनोंसे अतत् (आत्मासे भिन्न) का निरसन (त्याग) करै अर्थात आत्मासे भिन्नको जड और अनित्य समझे इस प्रकार स्थल सूक्ष्म और कार्य कारणरूप नामरूपात्मक जगतको अनित्य जाननेके अनंतर इन महा वाक्योंसे जीव और परमात्माकी एकताको जाने उस एकताको ज्ञानकोही मुक्तिका हेत् कहते हैं कि वह ब्रह्म तूहै-यह जीवात्मा ब्रह्महै-प्रज्ञान ब्रह्महै-में ब्रह्महूं और महावाक्योंसे एक-

१ सएष आदेशो नेतिनेतीत्यतानिरसनम्।

२ तत्त्वमास-अयमात्मा ब्रह्म-प्रज्ञानं ब्रह्म-अहं ब्रह्मास्मि।

ताके ज्ञानका प्रकार वह है कि, दोनोंपद एक अर्थमें जहां वाच्य वाचक भाव संबंधसे वर्तें (कहेंं) उसे सामानाधिकरण्य कहते हैं और वाच्य उसको कहते हैं जिसका शब्दके उच्चारण करतेही ज्ञानहो जैसे घटके उच्चारणसे घडेका-और वाचक उसको कहते हैं-जिसके उचारणसे पदार्थ जानाजाय जैसे पूर्वीक्त उदाहरणमें घट शब्द--अर्थात घट शब्द और घडेका वाच्य वाचक भाव आदि संबं धहै वह संबंध तीन प्रकारकाहै १ सामानाधि-करण्य-२ विशेषण विशेष्यभाव-३-लक्ष्य लक्षण भाव-- उनमें सामानाधिकरण्य, मुख्यसामानाधि-करण्य और बाधसामानाधिकरण्य भेदसे दो-प्रकारकाँहै--जिस वस्तुका जिस वस्तुके संग सदैव अभेदहो वह मुख्यसामानाधिकरण्य, जैसे डेलेके सुवर्ण और भूषणके सुवेणका--और जहां किसी अंशको बाधकर अभेदहो वह बाधसामानाधि-

करण्य--जैसे भूषणके नामरूपको बाधकर दोनों पूर्वोक्त सुवर्णीका अभेद होताहै-अथवा जहाँ दो पदेंका परस्पर भेदहो और अर्थ एकहो वहाँ बाधसामानाधिकरण्य होताहै । जैसे--घट और कुंभ शब्दमें वहां शब्द भेद होनेपरभी मृत्तिका-रूप लक्ष्य एकहै--वा जैसे सोयं देवदत्तः (वह यह देवदत्त है जो काशीमें देखाथा) इस वाक्यमें सः अयं देवदत्तः ये तीन पद्हें उनमें सः पद तिस परोक्षकालमें दृष्टका बोधकहै और अयं यह पद वर्तमान कालवृत्तिका बोधकहै ऐसे दोनों पदोंका भिन्न २ अर्थ है परन्तु दोनों पदोंका तात्पर्य एक देवदत्तमें है इससे देशकालह्य विशेषणके परित्यागसे देवदत्तरूप पिंड मात्रकर बोध होताहै--इसीप्रकार तत्त्वमसि आदि महा-वाक्योंमें परोक्ष आदि विशेषण विशिष्ट चेतन तत्पदका वाच्य अर्थ है और अपरोक्ष आदि विशे-

पण विशिष्ट चेतन त्वंपदका वाच्य अर्थ है इन दोनों पदोंका अर्थ भिन्न २ है और तात्पर्य ग्रद्ध चेतनके विषंहै इससे परोक्ष अपरोक्ष आदि विशे-षणोंके त्यागसे चेतनरूप अर्थमें दोनोंका सामा-नाधिकरण्य है यह सामानाधिकरण्य प्रथम है और दूसरा विशेषणविशेष्यभाव संबंध यह है कि, जैसे सोयं देवदत्त:-यहां सः अयं ये दो पद, देव-दत्त पदके विशेषण हैं और देवदत्त विशेष्य है और ये दोनों अपने २ देश कालहर अर्थको छोडकर देवदत्तके स्वरूपको बोधन करते हैं इसी प्रकार तत्त्वमिस आदि महावाक्योंमें भी तत्प-दका अर्थ परोक्ष आदि विशेषणसहित है-और त्वंपदका अर्थ अपरोक्ष आदि विशेषण सहित चेतन है विशेषणोंको त्यागकर दोनोंका असि (है) इस पदमें सामानाधिकरण्य है-तीसरा संबंध लक्ष्यलक्षण भावहै कि, जैसे सोयं देवदत्तः यहां

सः अयं इन दो पदोंसे देशकाल आदि विशेष-णोंको छोडकर देवदत्तमात्र लिखा जाताहै इसी-प्रकार तत्त्वमसि आदि महावाक्योंमें भी तत्पद्का अर्थ-अद्वितीय-परोक्ष व्यापकचेतन है और त्वं-पदका अर्थ-सद्वितीय-अपरोक्ष परिच्छिन्न चेतन है इन विरुद्ध धर्मीको त्यागकर एक चेतन जो विरुद्ध धर्मरहित, लक्ष्य अर्थहै वह लिखा जाताहै-इस प्रकार प्रवांक तीनों संबंधोंसे लक्षणाके द्वारा जीव और ब्रह्मकी एकता सिद्ध होती है-और वह लक्षणा जहत्, अजहत्, जहद्जहत्, भेद्से तीन प्रकारकी है-जैसे गंगामें चोसियोंका त्राम है यहां गंगाके प्रवाहरूप वाच्य अर्थमें यामका असंभव है इसलिये गंगापदकी अपने प्रवाहरूप वाच्य अर्थ-को छोडकर तीरमें लक्षणाहै-क्योंकि जहां पद अपने संपूर्ण अर्थको छोडदे वह जहत लक्षणा कहाती है-और महावाक्योंमें चेतनरूप अर्थ दोनोंका

एक है इससे अर्थका त्याग न होनेसे जहत् लक्षणा नहीं होसकती-और अरुण (लाल) दौडताहै यहां लाल रंगमें दौडना असंभव है इससे अरुणप-दकी लालचे। डेमें लक्षणा है यहां अरुणपदकी अपने लालहप अर्थको न छोडकर लालघोडेमें अजहत लक्षणा होती है। क्योंिक जहां अपने अर्थको न छोडकर पद दूसरे अर्थको कहे वहां अजहत लक्षणा होती है-यह लक्षणाभी महावाक्योंमें नहीं हो सकती। क्योंकि उनमें संपूर्ण वाच्य अर्थका ग्रहण नहीं है-और जहां किंचित् अर्थका त्याग और किंचित्का ग्रहण हो वह जहदजहत् लक्षणा होती है वह लक्षणाही महावाक्योंमें इसप्रकार घटती है। जैसे-सोयं देवदत्तः इस वाक्यमें देशकाल और पुष्ट कृश आदि विशेषणोंका त्याग है और पिंडमात्र देवदत्तका यहण है ऐसेही तत्त्वमिस आदि महावाक्योंमें समष्टि, व्यष्टि,स्थूल, सूक्ष्म, आदि विरुद्ध अंशको त्यागकर व्यापक अखंड चैतन्यमात्रका जहदजहत् लक्षणासे बोध होता है इसकोही भागत्यागलक्षणा कहते हैं ॥ २९॥

आविद्यकं शरीरादि दृश्यं बुद्ध-दवतक्षरम् ॥ एतद्विलक्षणं वि-द्यादहं ब्रह्मीत निर्मलम् ॥ ३०॥

भा॰ नकदाचित कहो कि, चेतन असंग है इस-से स्थूल आदि उपाधियोंके न त्याग करनेमें क्या हानि है सो ठीक नहीं क्योंकि उपाधियोंके त्याग विना अखंड सत् चित् आनंदका ज्ञान इस प्रकार नहीं हो सकता जैसे अज्ञानसे आरोपित सर्पके निषेध विना रज्जुका ज्ञान नहीं होता है इस बातका वर्णन करते हैं कि, अज्ञानसे कल्पित जो शरीर आदि हश्य (देखने योग्य) जड पदार्थ हैं उनको बुद्धद (बुलबुला) के समान नाशवान स- मझे और इनसे विलक्षण अर्थात् नित्य निर्मल अ-पन जीवात्माको में ब्रह्म हूं ऐसे समझे अर्थात उपा-धिरूप मलोंसे रहित ब्रह्मरूप में हूं यह जाने ॥३०॥

देहान्यत्वान्न मे जन्मजराका-इर्यलयादयः ॥ शब्दादिनिषयः संगो निरिंद्रियतया न च ॥ ३१॥

भा०-अब महावाक्योंसे उत्पन्न हुई जो जीव और ब्रह्मकी एकता उसके मननका प्रकार कहते हैं कि, स्थूल और सृक्ष्म शरीरसे में भिन्न हूं इससे मेरेमें जन्म जरा कृशता मरण आदि नहीं हैं और आदि पदके देनेसे क्षुधा, तृषा आदि जो देहके धर्म हैं वेभी आनंदरूप, असंग मेरेमें नहीं हैं और मैं इंद्रियोंसे रहित हूं इससे शब्द स्पर्श रूप रस गंध आदि विषयोंके संगभी मेरा संबंध नहीं है निदान में असंग निर्मल स्वभावरूप ब्रह्म हूं ऐसे मनन करे ॥ ३१॥ अमनस्त्वान्न मे दुःखरागद्वेषभ-यादयः ॥ अप्राणो ह्यमनाः ग्रुभ इत्यादिश्चतिशासनात् ॥ ३२ ॥

भा ॰ – अब आत्मामें मनके धर्मीका निषेध कहते हैं कि, मैं मनसे भिन्न हूं इससे मेरे-में दुःख-विषयोंमें त्रीतिरूप राग द्वेष (वैर) संकल्प, विकल्प, मोह, शोक, भय आदि जो मनके धर्म हैं वे मेरेमें नहीं हैं-और क्ष्या तृषा आदि जो प्राणोंके धर्म वेभी मेरेमें नहीं हैं क्योंकि, मैं मन प्राणोंसे भिन्न हूं-इससे श्रुतिने भी आज्ञाकी है कि, परमात्मा प्राणसे भिन्न है और मनसे भिन्न है और ग्रुष्ठ अर्थात् अविद्याके मलोंसे रहित है और अखण्ड सचिदानंदरूप निर्विकार शुद्ध चेतनरूप है ॥ ३२ ॥

एतस्माजायते प्राणो मनः सर्वेन्द्रि-

याणि च ॥ खं वायुज्यांतिरापश्च पृथ्वी विश्वस्य धारिणी ॥ ३३ ॥

भा ० – अब प्राण आदि परमात्मासे उत्पन्न होनेसे अनित्य हैं। इस बातका वर्णन करते हैं कि, इस प्रत्यक् भिन्न अर्थात् अन्तःकरणके साक्षी वा प्रेरक--वा असत् जड दुःखरूप संसारसे विपरीत सत चित् आनंदरूप ब्रह्मसे किया शक्तिरूप प्राण और ज्ञानशक्तिरूप मन (अंतःकरण ) और संपूर्ण इंद्रिय और आकाश वायु अग्नि जल और स्थावर जंगमरूप विश्वके धारण करनेवाली पृथि-वी यह संपूर्ण प्रपंच-अनादि अविद्याके द्वारा-पूर्वोक्त ब्रह्मसेही उत्पन्न होताहै ॥ ३३ ॥

निर्गुणो निष्कियो नित्यो निर्विक-ल्पो निरंजनः॥ निविकारोनिराका-रो नित्यमुक्तोऽस्मि निर्मलः॥३४॥

भा ० - प्रकृति रूप माया और मायाके कार्य बुद्धि, और सत्त्वग्रण, राग, इच्छा, आदिसे रहित रूप, निर्गुण-और देह आदिकी क्रियासे रहितरूप निष्क्रिय-और देह आदिसे भिन्नरूप नित्य चेत-नरूप-और विकल्पसे रहित अर्थात मनसे भिन्न निरंजन अर्थात् मायाके मलसे रहित-और विका-रसे रहित--और निराकार अर्थात आकाशके समान निरवयव-नित्यमुक्त अर्थात् मोह आदि जो अज्ञा-नसे कल्पित बंधनहैं उनसे रहित और निर्मल अ-ज्ञानसे कल्पित अविद्यारूप मायाके बंधनसे रहि-त -में हूं इसप्रकार अपने आत्मरूपको जानै॥३४॥

अहमाकाशवत्सर्वबहिरंतर्गतोऽ-च्युतः ॥ सदा सर्वसमः ग्रुद्धो निःसंगो निर्मलोऽचलः॥ ३५॥ भा॰-कदाचित् कहो कि, जीवात्मा निर्गुण आदिरूपहे। परंतु देइवान् प्रतीत होता है इससे पारिच्छित्र हो जायगा सो ठीक नहीं इस शंकाका उत्तर आत्माको असंग दिखाकर देतेहैं कि, जगत-के संपूर्ण जो जड दृश्य पदार्थ हैं उनके भीतर मैं आकाशके समान गत ( व्यापक ) इं-और सबसे भिन्न एकरस चेतन रूपहूं-कदाचित कहा कि, सबके नाशसे आत्माकाभी नाश हो जायगा सो भी ठीक नहीं क्योंकि मैं अच्युत हूं अर्थात संपूर्ण कल्पित जगतके नाश होनेपर मेरा नाश नहीं है। क्योंकि में अधिष्ठानहर हूं-कदाचित् कहो कि, अधिष्ठानरूपसे तू सत्य अविनाशी है परंतु अंतः-करणमें तो आपकी सत्ता और चेतनता दोनों प्रतीत होती हैं और घट आदिमें केवल सत्ताही प्रतीत होती है यह विषमता आपमें है सो ठीक नहीं क्योंकि में सदैव (सब काल ) में संपूर्ण पदा-र्थीके विषे सम (तुरुय) हूं और सत्त्वगुणके कार्य होनेसे स्वच्छ अंतःकरण आदिमें सत्ता और चेत-नता दोनों प्रतीत होती हैं और तमागुणके कार्य मिलन घट आदिमें सत्ताही प्रतीत होती है इसमें मुझ आत्माका कौन अपराध है—और मैं झुद्ध अर्थात पुण्य पापसे रहित हुं और असंग अर्थात् वस्तुतः सबके संबंधसे रहित हूं—और निर्मल हूं अर्थात् संशय आदि मलोंसे रहित हूं—और अचल हूं अर्थात् सचिदानन्दक्षप आदि अपने धर्मोंसे चलायमान नहीं होता ॥ ३५॥

नित्यशुद्धविमुक्तैकमखंडानंदम-द्वयम् ॥ सत्यं ज्ञानमनंतं यत्परं ब्रह्माहमेव तत् ॥ ३६॥

भा॰-अब त्वंपदार्थ जीव, और तत् पदार्थ ब्रह्मका जो लक्ष्यपूर्वक वर्णन किया है उन दोनोंके अभेदका चिंतन (विचार ) करते हैं कि नित्य अर्थात् भूतं भविष्यत् वर्तमान कालमं बाधरहित—शुद्ध अर्थात् अविद्या आदि मलसे रहित—विमुक्त अर्थात् संसाररहित—एक अर्थात् सजातीय भेदसे शून्य—अखंड अर्थात् देशकाल वस्तुके परिच्छेदसे शून्य—आनंद (मुखरूप) अद्य अर्थात् विजातीय और स्वगत भेदसे रहित—इस प्रकारका जो सत्य, ज्ञान, अनंतरूप परब्रह्मका स्वरूप है वह इस श्रुंतिमें भी कहा है वही सचिदा-नंदरूप में हूं इस प्रकार जीवातमा और परमात्माकी एकताकी चिंता करे।। ३६।।

एवं निरंतराभ्यस्ता ब्रह्मैवास्मे-ति वासना ॥ हरत्यविद्याविक्षे-पान्नोगानिव रसायनम् ॥ ३७॥ भा॰-इस प्रकार चिरकालपर्यंत किये अभ्या-

१ सत्यं ज्ञानमनंतं ब्रह्म ।

ससे हढ हुये जीव ब्रह्मकी एकताके ज्ञानसे उत्पन्न हुई विद्या-उसीसमय अविद्या और अविद्यासे उत्पन्न जनममरण आदिरूप संसारको नष्ट कर देती है इसका वर्णन करते हैं कि इस पूर्वोक्त रीतिसे बहुत कालतक निरंतर अभ्यास ( मनन ) का ब्रह्मही में हूं यह वासना अर्थात् देह और आत्माकी एकताके ज्ञानकी तुल्य जो ब्रह्म और आत्माकी एकताका हढ ज्ञान वह अविद्याके किये चित्तके विक्षेप अर्थात् आत्मा और ब्रह्मका भद ज्ञान आदि उनको इसप्रकार नष्ट करती है जैसे रोगोंको रसायन (औषघ) सेवनसे नष्ट करती है ॥ ३७॥

विविक्तदेश आसीनो विरागो विजितेंद्रियः ॥ भावयेदेकमा-त्मानं तमनंतमनन्यधीः॥ ३८॥

भा ०-अब ब्रह्म और आत्माकी एकताके विचा-रका साधन कहते हैं कि, एकांत स्थानमें स्थित और विराग अर्थात शब्द स्पर्श आदि विषयोंकी इच्छासे रहित-और विशेषकर जीती हैं इंद्रिय जिसने वह पुरुष अनन्यबुद्धि होकर अर्थात अपने एक आत्मामेंही बुद्धिको लगाकर उस एक अनंत अर्थात् देशकाल वस्तुके परिच्छेद्से शून्य वा नाश रहित आत्माकी भावना (विचार)करे कि, जो सब भूतोंमें स्थित चेतनरूप ब्रह्म है वही में हूं अन्य नहीं यह निश्चय करे-इस प्रकार चिंतन करनेसे ब्रह्म और आत्माकी एकताका दृढ निश्चय हो जाताहै॥ ३८॥

> आत्मन्येवाखिलं दृश्यं प्रविलाप्य धिया सुधीः ॥ भावयेदेकमात्मा-नं निर्मलाकाशवत्सदा ॥ ३९॥

भा०-कदाचित् कहो कि, यदि दृश्य (देखने योग्य ) प्रपंच व्यवहार दशामें प्रत्यक्ष वर्तमान है तो एकताकी भावना कैसे होसकती है-इस शंकाक उत्तरमें कहते हैं कि, ग्रुद्ध है अंतःकरण वा बुद्धि जिसकी ऐसा मुमुक्षु आत्माके विषे अर्थात् कारण-रूप विवेकवाली बुद्धिमें संपूर्ण दृश्य (दीखते) जगत्को लय करके एक आत्माकी निर्मल आकाशकें समान भावना ( विचार ) करै अर्थात शरत्कालके मेघ रहित आकाशके समान आत्माको भी स्वच्छ और एक रस समझै-और लयका प्रकार यह है कि पृथ्वीको जलमें जलको अग्निमें-अग्निको वायुमें-वायुको आकाशमें-आकाशको अन्याकृत (मूल प्रकृति वा माया) में और अन्याकृतको ब्रह्ममें लयकरै-फिर ग्रुद्ध ब्रह्म व्यापकरूप में हुं ऐसा चिंतन करै।। ३९॥

नामवर्णादिकं सर्व विहाय पर-मार्थवित् ॥ परिपूर्णचिदानन्द-स्वरूपेणावतिष्ठते ॥ ४० ॥

भा - अब संपूर्ण दृश्य प्रपंचके त्यागसे समा-धिके विषे जो विवेकीकी स्थिति उसका वर्णन करते हैं कि, परमार्थ (मोक्ष वा ब्रह्म ) का ज्ञाता विवेकी पुरुष-नामरूप आदि संपूर्ण दृश्य-जाति मर्ति आदि प्रपंचको त्यागकर-परिपूर्ण (व्यापक अधिष्ठान-अंतरयीमी-सत् चित् आनंद स्वरूप साक्षी गुद्ध-चेतनरूपसे टिकताहै अर्थात् परिपूर्ण आदि स्वरूपही अपने जीवात्माको मानताहै-और आत्माका जो ज्ञानी है उसकी स्थिति इस वचैनमेंभी भगवान्ने वर्णनकी है कि, जैसे पवन रहित देशमें दीपक निश्चल रहता है वही

१ यथा दीपो निवातस्थो नेंगते सोपमा स्मृता । योगिनो यत-चित्तस्य युंजतो योगमात्मनः ॥

उपमा उस योगीकी है जिसका चित्त वशमें है और जो अपने योगमार्ग ( चित्तकी वृत्तिको रोकना) में लगरहाहै॥ ४०॥

ज्ञातृज्ञानज्ञेयभेदः परात्मिन न विद्यते ॥ चिदानंदैकरूपत्वादी-प्यते स्वयमेव हि ॥ ४१ ॥

भा॰-कदाचित कही कि, समाधिमें एथिवी आदि दश्य प्रपंचके लय होनेपर भी ज्ञाता-ज्ञान ज्ञेयका भद त्रिप्रटीरूप प्रपंचके विद्यमान रहते पूर्वोक्त दीपककी उपमा योगीमें कैसे घटसकतीहै— इस शंकाके उत्तरमें कहते हैं कि, सविकल्पक समाधिमें यद्यपि ज्ञाता, ज्ञान, ज्ञेयका भेद प्रतीत होताहै परंतु निर्विकल्पक समाधिमें प्रतीत हुआ जो परब्रह्मरूप परमात्माहै उसमें ज्ञाता, ज्ञान, ज्ञेय-का भेद प्रतीत नहीं होताहै क्योंकि, वह परमात्मा चिदानंदरूप होनेसे स्वयं एव (आपोआप) प्रकाशित होताहै अर्थात् उसके ज्ञानके लिये किसीभी ज्ञान आदिकी अपेक्षा नहीं है ॥ ४१ ॥

एवमात्मारणौ ध्यानमथने सततं कृते ॥ उदितावगतिज्वीला सर्वोज्ञानेंधनं दहेत्॥ ४२॥

भा॰-इसप्रकार ब्रह्म और आत्माकी एक-तांक ज्ञानार्थ जो प्रयत उसके फलका वर्णन करते हैं कि, इसप्रकार आत्मा(मन) को नीचेकी अरिण और आंकारको ऊपरकी अरिण (मथनेकी लकडी) करके निरंतर ध्यानरूप मथन करनेपर डाइत (उत्पन्न) हुई जो अखंड ब्रह्माकार वृत्ति रूप ज्वाला वह संपूर्ण अज्ञान और अज्ञानकार्य जन्ममरण आदि संसाररूप ईंधनको दग्ध (मस्म) करदेती है सोई इस श्रेतिमें लिखाँहै कि

१ आत्मानमराणि कृत्वा प्रणवं चोत्तराराणिम् । ज्ञानिर्मथना-भ्यासाद्देत्कर्म स पंडितः ।

मनको नीचेकी और ओंकारको ऊपरकी अरिण बनाकर ज्ञानके मथनेसे जो कमोंको दुग्ध करताहै वही पंडित है ॥ ४२॥

अरुणेनेव बोधेन पूर्वसंतमसे हते । तत आविभवेदात्मा स्वयमेवांशुमानिव ॥ ४३॥

भा०-उत्पन्न हुई पूर्वीक्त ज्वाला अज्ञानकृप ईघनको दग्ध करतीह और तभी आवरण रहित आत्माका प्रकाश होताहै इन दोनों बातोंको हृष्टां-तसे स्पष्ट करतेहें कि जैसे अरुण (सूर्यका सार्थि) के उद्य होनेसे प्रथम जो गाढ अंघकार उसका नाश होनेसे सूर्यका अखंड प्रकाश होताहै इसी प्रकार बोध (एकताका ज्ञान) से अज्ञानकृप अंध-कारकी निवृत्ति होनेपर आत्माकाभी सूर्यके समान प्रकाश होताहै अर्थात साक्षात् ब्रह्मज्ञान होजाताहै सोई गीतामें लिखाहै कि, जिनका वह अ-ज्ञान, ज्ञानसे नष्ट होगयाहै उनको ब्रह्मका ज्ञान इसप्रकार प्रकाशित होताहै जैसे सूर्यका प्रकाश होता है ॥ ४३ ॥

आत्मा तु सततं प्राप्तोऽप्यप्राप्य-वदविद्यया ॥ तन्नाशेऽप्राप्तवद्धा-ति स्वकंठाभरणं यथा ॥ ४४॥

भा ॰ —यदिश्वितिआदि प्रमाणों से आत्मा साक्षात् अपरोक्ष है तो नित्य प्राप्त है क्योंकि अप्राप्त और परोक्ष नहीं होता है तो ऐसे ब्रह्मकी अज्ञानके नाशसे प्राप्ति कैसे कहते हो सो ठीक नहीं क्योंकि नित्य प्राप्त भी आत्मा अविद्यासे अप्राप्तके समान और अविद्याके नाशसे प्राप्तके समान प्रतीत होता है इस बातको दृष्टान्तसे वर्णन करते हैं कि, यद्यपि

र्यवज्ज्ञानं प्रकाशयति तत्परम् ।

ज्ञानदृष्टिसे आत्मा निरंतर प्राप्त है तथापि अवि-द्यासे अज्ञानियोंको अप्राप्तके समान-और अवि-द्याके नाश होनेपर प्राप्तके समान-इस प्रकार प्रतीत होता है जैसे अपने कंठका भूषण अज्ञान से अप्राप्त और ज्ञानसे प्राप्त होजाता है ॥ ४४ ॥

स्थाणौ पुरुषवद् भ्रांत्या कृता ब्रह्म-णि जीवता ॥ जीवस्य तात्वि-के रूपे तिस्मिन्द्षे निवर्तते ॥ ४५॥ भा०-कदाचित कहो कि, जिसका अपरोक्ष साक्षत्कार है वह ब्रह्मही नित्य प्राप्त है जीवात्मा नित्य प्राप्त नहीं हो सक्ता सो ठीक नहीं क्योंकि अज्ञानसे भ्रमकेद्वारा परमात्माही जीव भाव-को प्राप्त हो जाता है वस्तुतः कोई जीव नहीं है इस बातको दृष्टांतसे वर्णन करते हैं कि जैसे स्था-णुमें अंधकारके विषे भ्रांतिसे पुरुषका तुल्यता प्रतीत होती है इसी प्रकार ब्रह्ममें भ्रमसे जीवभाव

प्रतीत होता है अर्थात् अनादि अज्ञानसे ब्रह्मही जीव प्रतीत होने लगता है और महावाक्योंके द्वारा जीवका जो वह तात्त्वक (सचा) रूप है उसके साक्षातकार करनेसे (जाननेसे) वह जीवभाव इस प्रकार निवृत्त हो जाता है जैसे स्थाणुके ज्ञान-से पुरुष अमकी निवृत्ति हो जाती है ॥ ४५ ॥

तत्त्वस्वरूपानुभवादुत्पन्नं ज्ञान-मंजसा ॥ अहं ममेति चाजानं बाधते दिग्भ्रमादिवत् ॥ ४६ ॥

भा०-कदाचित कही कि, विवेकियोंको भी अहं-मम-(में मेरी) इत्यादि व्यवहारकी प्रतीतसे संसारकी निवृत्ति कैसे होगी सो ठीक नहीं-क्यों-कि, अज्ञानसे उत्पन्न-वा पूर्वोक्त व्यवहार तत्त्वज्ञान-से नष्ट हो जाता है इस बातका दृष्टान्तपूर्वक वर्णन करते हैं कि, -वास्तविक सचिदानन्द्रप

जीवका जो यथार्थ स्वरूप उसके अनुभव (ज्ञान) से उत्पन्न हुआ जो तत्त्वमिस आदि महावाक्यों-के द्वारा जीव और ब्रह्मकी एकताका दृढज्ञान उससे सुखपूर्वक ही अहं-मम—इस-अज्ञानका इस प्रकर बोध होता है जैसे—दिशाओंका अम पूर्व-में सूर्योदयके ज्ञानसे नष्ट हो जाता है ॥ ४६॥

सम्यगिवज्ञानवान्योगी स्वातमनयवाखिलं स्थितम्॥ एकं च सर्वमातमानमीक्षतं ज्ञानचक्षुषा॥ ४७॥
भाषा०-अब निवृत्त हुआ है अज्ञान जिनका
ऐसे विवेकियोंकी दृष्टिका वर्णन करते हैंकि-संशय और विपरीत ज्ञानसे-रहित जो
ब्रह्मके साक्षात् ज्ञाता योगी हैं-उनको-ज्ञानरूप-कृटस्थ-साक्षी-- स्वरूप--अपन-आत्माके
विषेही-संपूर्ण दृश्य प्रपंच-स्थित-(क्रिपत)
दीखता है--और--संपूर्ण जगत्को ज्ञान-

दृष्टिसे-एक-आत्मस्वरूप-ही देखते हैं-- अर्थात आत्मासे भिन्न जगत्को--शशशृंग--और आकाश-पुष्पके समान कल्पित समझकर--आत्माके--स्वरू-पको ज्ञानदृष्टिसे देखते हैं॥ ४७॥

आत्मैवेदं जगत्सर्वमात्मनोऽन्य-त्र विद्यते ॥ मृदो यद्भद्वटादीनि स्वात्मानं सर्वमीक्षते ॥ ४८ ॥

भा०--कदाचित कहो किः प्रत्यक्षसे प्रतीत इस जगतको आत्मासे भिन्न कैसे कहते हो सो ठीक नहीं क्योंकि, यद्यपि उपादेय (कार्य) उपादान (कारण) से-भिन्नभी प्रतीत होताहै तथापि-पूर्वोक्त बाधसा-मानाधिक स्थापे-अभेद-प्रतीत होताहै—इस बात-को दृष्टांतपूर्वक वर्णन—करते हैं—िक, यह संपूर्ण ज-गत्—आत्मा ही है—क्योंकि, आत्मासे उत्पन्न होनेसे आत्मासे अन्य इस प्रकार नहीं है—जैसे उपादान- रूप मृत्तिकासे उत्पन्न हुए घट आदि—मृत्तिकासे भिन्न नहीं हैं—इस प्रकार संपूर्ण जगत्को आत्मस्व-रूप ही देखता है—अपनेसे भिन्न नहीं देखता॥४८॥

जीवन्मुक्तिस्तु तद्विद्वानपूर्वीपा-धिगुणांस्त्यजेत् ॥ सचिदानंदरू-पत्वाद्ववेद् भ्रमस्कीटवत् ॥ ४९ ॥

भा०-अब ज्ञानीकी वास्तव दृष्टिको-कह-कर-जीवन्मुक्ति-अवस्थाका वर्णन करते हैं कि, जीवन्मुक्त-पुरुष तो-पूर्वोक्त जीव और ब्रह्मकी एकताको जानकर तत्त्वज्ञानसे पूर्व जो उपाधियोंके गुण थे-उनको-श्रवण-आदिद्वारा मायाके धर्म जानकर-विवेकसे त्यागता है-और-फिर-इस प्रकार सचिदानन्द्रूप होजाता है जैसे भृंगीना-मका कीट-श्रमर-कीटके भयसे-श्रमरकीट्रूप ही हो जाता है ॥ ४९ ॥ तीर्त्वा मोहार्णवं हत्वा रागद्वेषा-दिराक्षसान् ॥ योगी शांतिसमा-युक्तो ह्यात्मारामो विराजते॥ ५०॥

भा०--अब जीवन्मुक्तकी स्थितिका वर्णन करते हैं कि, आत्मांक विषे है आराम (स्थिति) जिसको-ऐसा योगी-मोहरूपी अज्ञानके समुद्रको तरकर और राग द्वेष आदि राक्षसोंको हतकर-शान्तिसे-युक्त हुआ-विराजमान होता है-इस श्लोकका-श्लेषसे दूसराभी अर्थ-होसकता है कि, जैसे-श्रीरामचंद्रजीने-सम्रद्धको तरकर और रावण आदि राक्षसोंको इतकर और सीतासे संयुक्तहोकर राजसिंहासनपर-स्थिति की थी इसप्रकार ब्रह्म-ज्ञानका साधक योगी तत्वज्ञानके द्वारा-मोहरूपी समुद्रको तर-और उन राग-द्वेष आदि-राक्षसोंको हतकर जिन्होंने शांतिरूप सीताको चराया था,

किर-शान्तिसे-युक्तहुआ श्रीरामचंद्रके समान विराजमान होता है-अर्थात्-निवृत्तिरूप सिंहा-सनपर बैठता है ॥ ५०॥

बाह्यानित्यसुखासिक हित्वातम-सुखनिर्वृतः ॥ घटस्थदीपवत्स्व-च्छः स्वांतरेव प्रकाशते ॥ ५१ ॥

मा॰—अब लक्षणसे जीवनमुक्तकी अवस्थाका दृष्टान्तसे—वर्णन करते हैं कि, नेत्र आदि बाह्य इन्द्रि-योंके संबन्धसे उत्पन्न हुआ जो विषयानन्द्रूप अनित्य मुख उसके विष आसक्ति (प्रीति) को त्यागकर—आत्ममुखसे निवृत्त (मुखी) हुआ स्वच्छ- हृपसे अपने अन्तः करणमें—इसप्रकार—साक्षात ब्रह्महूप प्रकाशता है जैसे घटके विषे स्थित—दीपक—घटके भीतर ही प्रकाशता है—बाहर नहीं

सोई—गीतामें—लिखां है कि हे अर्जन! जब मनकी सब कामनाओंको त्यागता है तब अपने आत्मा-में ही—सन्तृष्ट हुआ—स्थितप्रज्ञ—(स्थिरबुद्धि) कहाता है ॥ ५९ ॥

उपाधिस्थोऽपि तद्धमैर्न लिप्तो व्योमवन्मुनिः ॥ सर्वविन्मृढव-तिष्ठेदसक्तो वायुवचरेत् ॥ ५२ ॥

भा॰-उपाधियोंमें-स्थित भी-उपाधियोंका साक्षीरूप मान अर्थात्-वेदान्तशास्त्रका मनन करनेवाला तत्त्वज्ञानी-उपाधियोंके सुख-दुःख आदि धर्मोंसे इसप्रकार लिप्त नहीं होता-जैसे आकाश धूलि आदिसे लिप्त नहीं होता-और सबका ज्ञाता भी वह मूढके समान-टिकता है- और-विषयोंमें आसक्त हुआ वह वायुके समान

१ प्रजहाति यदा कामान्सर्वान्पार्थ मनोगतान् । आत्मन्ये-बात्मनातुष्टः स्थितपज्ञस्तदोच्यते ॥

विचरता है अर्थात् जैसे वायु सुगान्धित पदार्थों में प्रीतिसे रहित होकर गमन करता है इसीप्रकार ज्ञानी भी विषयों में प्रीतिको त्यागकर अपने स्वरूपमें विचरता है ॥ ५२ ॥

उपाधिविलयाद्विष्णौ निर्विशेषं विशेन्मुनिः ॥ जले जलं वियद्यो-म्नि तेजस्तेजिस वा यथा ॥ ५३ ॥

भा॰ — अब ज्ञानीकी विधय — कैवल्यमं िक वर्णन करते हैं कि, देह आदि उपाधियों के लय (नाश) होनेसे वेदान्तका मनन करनेवाला मुनि पृथिवी आदि विशेषों से रहित व्यापक रूप विष्णु (परब्रह्म) में इसप्रकार प्रविष्ट होता है — अर्थात परब्रह्म होजाता है जैसे नदीका जल समुद्रके जलमें दीपक आदिका तेज अग्रिमें और घटका आकाश महान् आकाशमें प्रविष्ट होजाता है

अर्थात् जैसे जल आदिमें मिले जल आदि एकरूप होजाते हैं—इसीप्रकार परब्रह्ममें मिला जीवात्मा पर-ब्रह्मरूप ही होजाता है—भित्ररूप नहीं होता ॥५३॥

यह्याभान्नापरो लाभो यत्सुखान्ना-परं सुखम् ॥ यज्ज्ञानान्नापरं ज्ञानं तद्वह्मत्यवधारयेत् ॥ ५४ ॥

भा॰ — अब आठ श्लोकसे उस परब्रह्मका निरू-पण करते हैं — विदेह मुक्तिमें जिसकी प्राप्ति होती है कि, जिस परब्रह्मके — लाभ — अर्थात प्राप्तिसे — दूसरा लाभ नहीं अर्थात परमपुरुषार्थरूप उस लाभमें संपूर्ण जगतके लाभ अन्तर्गत हैं — और जिसके मुखसे दूसरा मुख नहीं — क्योंकि, सर्वोत्तम उस मुखमें जगतके तुच्छ मुख अन्तर्गत होजाते हैं — और जिसके ज्ञानसे उत्तम दूसरा ज्ञान नहीं अर्थात मोक्षका हेतु होनेसे ब्रह्मज्ञा- न ही-अत्यन्त श्रेष्ठ है-उसको ही ब्रह्मस्वरूप-निश्चय करे ॥ ५४॥

यहङ्घा न परं हर्यं यद्भृत्वा न पुनर्भवः ॥ यज्ज्ञात्वा न परं ज्ञानं तद्भह्मेत्यवधारयेत् ॥ ५५ ॥ भा०-जिस ब्रह्मको देखकर-दूसरा पदार्थ देख-ने योग्य नहीं-क्योंकि,अधिष्ठानरूप ब्रह्मके साक्षा-त्कारसे ब्रह्ममें क्लिपत संपूर्ण जगत्का साक्षा-

त्कारसे ब्रह्ममें किल्पत संपूर्ण जगत्का साक्षा— त्कार हो जाता है—और जिस ब्रह्मरूप होनेस— दूसरा-होना नहीं—अर्थात्—फिर संसारमें जन्म नहीं होता है—सोई गीतामें लिखा है कि, जिस ब्रह्ममें—जाकर—फिर निवृत्त नहीं होते वह मेरा—सर्वोत्तम धाम है—और जिसको जानकर दूसरा ज्ञान नहीं क्योंकि, कारणरूप ब्रह्मको जा—

१ यद्गत्वा न निवर्तन्ते तद्धाम परमं मम ॥

नकर-कारणसे भिन्न कार्यकी सत्ता-नहीं रहती अर्थात् कारणके ज्ञानसे समस्तकार्य जाना जाता है उसको-ब्रह्म-निश्चय करे अर्थात् जाने ॥५५॥ विश्वसम्बद्धाः पर्णा स्वित्वहानंद-

तिर्यगृध्वमधः पूर्णं सिच्चदानंद-मद्रयम् ॥ अनंतं नित्यमकं य-त्तद्वह्मत्यवधारयत्॥ ५६॥

भा॰ - कदाचित कहा कि, विदेहमुक्तिकी अव-स्थामें - जिस ब्रह्मको तत्त्ववेत्ता प्राप्त होता है - वह परिच्छिन्न है वा अपिरिच्छिन्न अर्थात - अन्यापक है वा व्यापक - यदि - पिरिच्छिन्न है तो नाशमान् होनेसे परमपुरुषार्थ - सिद्ध न होगा - और अपिरिच्छिन्न है तो सर्वन्न विद्यमान् होनेसे उसकी प्राप्ति न बनैगी -इस शंकाके उत्तरमें - परिपूर्ण - नित्य - आन्द्रहूप ब्रह्म-का वर्णनकरतेहैं कि, जो सिच्चदानन्द ब्रह्म - तिर्थक -अर्थात् - पूर्व - पश्चिम - उत्तर - दक्षिण - और - उपर नीचे - पूर्ण है - और देशकाल - वस्तुके - परिच्छेदसे रहित है-और-नित्य (सत्य ) और सजातीय-विजातीय-स्वगत-तीनों भेदोंसे रहित है-उस ब्रह्मका मुमुक्षु पुरुष-निश्चय करे ॥ ५६ ॥ अतद्भचावृत्तिरूपेण वेदांते छ-क्यतेऽव्ययम् ॥ अखंडानंदमे-कंयत्तद्भह्मेत्यवधारयेत् ॥ ५७ ॥ भा॰-आत्मासे भिन्नकी व्यावृत्ति (निषेध ) रूपसे-जो ब्रह्म-अविनाशीरूपसे-तत्त्वमसि आहि

ह्रपसे-जो ब्रह्म-अविनाशीह्रपसे-तत्त्वमिस आदि महावाक्योंके द्वारा-लखाजाता है-और जो अखण्डआनंद-एक-मुखह्रप है-उसको मुमुक्षु पुरुष ब्रह्म जाने ॥ ५७ ॥

अखंडानंदरूपस्य तस्यानंदल-वाश्रिताः ॥ ब्रह्माद्यास्तारतम्येन भवंत्यानंदिनोऽखिलाः॥ ५८॥ भा॰-कदाचित् कहो कि,ब्रह्मा इन्द्र आदि भी देवता आनंदके-भोक्ता शास्त्रमें-कहे हैं-तो ब्रह्म-कोही सर्वोत्तम आनन्दरूप कैसे कहते हो-सो--ठीक नहीं-क्योंिक, ब्रह्मा आदिकोंको जो आनन्द है वह भी ब्रह्मानन्दका लेश है--उससे परे कोई आनन्द नहीं इस बातका वर्णन करते हैं कि, इस अखण्डानन्दरूप ब्रह्मानन्दके लेशके आश्रय होकर-ब्रह्मा आदि संपूर्ण देवता-तारतम्यसे-अर्थात अपने अपने पुण्यके अनुसार न्यूनाधिक-भावसे आनन्दवाले होते हैं अर्थात उस अपिरिच्छन्न ब्रह्म का जो आनन्द उसका ही अंश ब्रह्मा आदि देवता-ओंके आनन्दमें झलकता है-और ब्रह्मानंदकी अपेक्षा उनका आनन्द श्रुद्र प्रतीत होताहै-अतएव ब्रह्मानन्दसे परे कोई आनंद नहीं ॥५८॥

तद्युक्तमिष्वलं वस्तु व्यवहारस्त-दिन्वतः ॥ तस्मात्सवगतं ब्रह्म क्षीरे सिपिरिवाखिले ॥ ५९॥

भा०-कदाचित् कहो कि, वह आनन्द्रूप ब्रह्म-कहां रहताहै जिसका लेश ब्रह्मा आदिके आनन्दमें है-इस शंकाके उत्तरमें सर्वव्यापी ब्रह्मको दृष्टान्तके द्वारा देशकालसे रहित वर्णन करते हैं-कि, तिस-सचिदानन्दरूपसे घट-पट आदि संपूर्ण-वस्तु युक्तहैं-अर्थात् घट पट आदि संपूर्ण पदार्थ प्रकाशित होते हैं-और वचन ग्रहण गमन त्याग आनंद आदि संपूर्ण व्यवहार उस ब्रह्मसेही युक्त(सिद्ध ) हैं-सोई गीतांमें लिखा है कि, संपूर्ण इन्द्रियोंके गुणोंका प्रकाशक और संपूर्ण इन्द्रियोंसे रहित वह ब्रह्महै-तिससे ब्रह्म वस्तुओंमें इसप्रकार व्यापक है जैसे संपूर्ण दूधमें घृत व्यापक होकर रहताहै ॥ ५९ ॥

अनण्वस्थूलमहस्वमदीर्घमजम-

१ सर्वेन्द्रियगुणाभासं सर्वेन्द्रियविवर्जितम्।

#### व्ययम् ॥ अरूपग्रणवर्णाख्यं तद्वह्मेत्यवधारयेत्॥ ६०॥

भा०-इसप्रकार प्रपंचमें व्यापक भी परमा-त्माको असंग होनेसे प्रपंचके धर्मोंमें स्पर्शका अभाव वर्णन करते हैं-आत्मा अणुरूप नहीं अर्थात् सूक्ष्मरूप नहीं और श्रुतिमें जो आत्मा-को अणुरूप कहाहै-वह इसलिये है कि, आत्मा जाननेके अयोग्यहै-अर्थात जाननेको कठिनहै-और आत्मा स्थूल (महान्) नहीं-क्योंकि, जिन घट परआदि पदार्थीमें महान् बुद्धि हो तो वे अनित्य हैं और श्रुतिमें जो आत्माको महान्से महान कहाहै वह सबके अधिष्ठान आत्माकी श्रेष्ठताके तात्पर्यसे है कुछ महान् पदका परिमाण अर्थ नहीं और आत्मा ह्रस्व और दीर्घ परिमा-णसे रहितहै और अज अन्यय अर्थात जनम और

मरणसे रहितहै और रूप-गुण-ब्राह्मण आदि वर्णोंसे रहित है वह ब्रह्म है ऐसा मुमुक्षु पुरुष निश्चय करे ॥ ६०॥

यद्रासा भासतेऽकीदिभिस्यैर्यनु न भास्यते ॥ येन सर्विमिदं भाति तद्रह्मत्यवधारयेत् ॥ ६१ ॥

भाषार्थ-जिस ब्रह्मकी-भासा (तेज) से-मूर्ये आदिका प्रकाश होताहै-और प्रकाश करने योग्य सूर्य आदि जिस ब्रह्मको प्रकाश नहीं करसक्ते-और जिससे यह संपूर्ण जगत प्रकाशित होताहै-वह ब्रह्महै-ऐसा निश्चय सुमुक्षु पुरुष करे-अर्थात प्रकाश करनेवाले सूर्य आदिका भी प्रकाशक-ब्रह्मको समझे ॥ ६९॥

स्वयमंतर्वहिन्यीप्य भासयन्न-

#### खिलं जगत्॥ ब्रह्म प्रकाशते विह्न-प्रतप्तायसपिंडवत्॥ ६२॥

भा॰-इसप्रकार विदेह-कैवल्यमें स्थितिको कहकर-परम पुरुषार्थके (मोक्ष) तत्त्ववेत्ताके-निश्चयको कहते हैं-पूर्वोक्त ब्रह्म-ब्रह्मरूपसे जगत्के बाहर-भीतर व्यापक होकर-संपूर्ण जगत्को प्रकाश करता हुआ स्वयंभी-इसप्रकार प्रकाशता है जैसे-अभिसे तपायमान-लोहके-पिण्डमें-सर्वत्र व्याप्त होकर अभि-प्रकाशित होता है।। ६२।।

जगद्रिलक्षणं ब्रह्म ब्रह्मणोऽन्यन्न किंचन ॥ ब्रह्मान्यद्भाति चेन्मि-थ्या यथा मरुमरीचिका ॥ ६३॥ भा॰-ब्रह्म जगतसे विलक्षण है-अर्थात्-जड- मिथ्या और दुःखरूप जगत्की अपेक्षा सचित् आनंदरूप ब्रह्म भिन्न है—और ब्रह्मसे अन्य कुछ भी नहीं है और जो ब्रह्मसे भिन्न—घट पट आदि पदार्थ प्रतीत होते हैं वे—इसप्रकार मिथ्या हैं जैसे—मरु-देशके रेतमें—मरीचिका (अर्थात् जलके कण— अथवा तेजका पुंज) प्रतीत होताहै—वास्तवमें ब्रह्मही सत्यहै उससे भिन्न सब मिथ्या है॥ ६३॥

हर्यते श्र्यते यद्यद्रह्मणोऽन्यन्न तद्भवत् ॥ तत्त्वज्ञानाच्च तद्रह्म सचिदानंदम्द्रयम्॥ ६४॥

भा॰-फिर भी पूर्वोक्तका ही प्रत्यक्ष-स्वरूपसे वर्णन करते हैं-कि, ब्रह्मसे भिन्न जो कुछ दीखताहै वा-कानोंसे सुना जाताहै-और मनसे स्मरण किया जाताहै वह सब ब्रह्मसे भिन्न नहीं है-और तत्त्वज्ञानसे वह ब्रह्म सत् चित्त-आनन्द-अद्वेत-स्वरूपहै ॥ ६४॥

#### सर्वगं सचिदातमानं ज्ञानचक्षुर्नि-रीक्षते ॥ अज्ञानचक्षुर्नेक्षेत भा-स्वंतं भानुमंधवत् ॥ ६५॥

भा ॰ - कदाचित कहा कि, सचिदानंद ब्रह्म-सर्वव्यापकहै-तो सर्वत्र क्यों नहीं दीखता-से। ठीक नहीं-सर्वव्यापी भी ब्रह्मतत्त्व ज्ञानियोंको दीखताहै अज्ञानियोंको नहीं कि, सर्वत्र व्यापक भी सत चित-आनन्द-रूप आत्माको-वही पुरुष देखताहै, जिसके ज्ञानरूपी नेत्र विद्यमानहें-और जो अज्ञान चक्ष है अर्थात जिसकी दृष्टि अज्ञानसे आवृतहै वह पुरुष अपने सचिदानंदरूप आत्माको इस-प्रकार नहीं देखता (जानता ) है जैसे प्रकाश-मान सूर्यको नेत्रहीन ( अंधा ) पुरुष नहीं देखताहै॥ ६५॥

श्रवणादिभिरुद्दीप्तो ज्ञानाग्निपरि-

### तापितः ॥ जीवः सर्वमलानमुक्तः स्वर्णवद्वचोतते स्वयम् ॥ ६६ ॥

भा - कदाचित् कहोकि ज्ञानचक्षु पुरुषोंका विवे-कसे देह इंद्रियोंमें अध्यासहूप मलके दूर होनेप्रभी पूर्व जनमके अध्याससे संसारकी वासनाके वशीभूत होकर फिर भी अहं मनुष्यः ( मैं मनुष्य हूं ) ऐसा देहरूप बंधन प्रतीत होताहै तो आत्मस्वरूपमें स्थिति मुक्ति कैसी होसकतींहै इस शंकाका उत्तर देते हैं कि, श्रवण, मनन, निद्धियासन आदिसे भली प्रकार प्रज्वलित जो ज्ञानरूप अग्नि तिससे परितापित ( युक्त ) जो जीव है वह संपूर्ण मलोंको त्यागकर अर्थात् अज्ञानसे निवृत्त होकर सुवर्णके समान स्वयैही प्रकाशरूप होता है भावार्थ यह है कि, सचिदानंदरूप होकर प्रकाश होनेपर मैं मनुष्य हूं यह अध्यास फिर नहीं होता है ॥६६॥

## हदाकाशोदितो ह्यात्मा बोधभा-नुस्तमोऽपहत्॥ सर्वप्यापी सर्व-धारी भाति सर्व प्रकाशते॥६७॥

भा०-कदाचित् कहो कि,इस प्रकार शुद्धहुए आत्माका क्या रूप होता है और कहां प्रकट होता है और किसको प्रकाशता है इस शंकाका उत्तर देते हैं कि, इस प्रकार जीव ब्रह्मकी एकताके ज्ञान-से गुद्ध हुआ निर्मल बोधहूप सूर्य (आत्मा) हृदयाकाशमें उदय होकर अंधकारहर अन्तः-करणके मलको हरता ( नाशता ) है और सबका प्रकाश करता है आप स्वयंप्रकाशरूप है कदा-चित्कहो कि हृदयाकाशको परिच्छिन्न(नाशवान्) होनेसे आत्मा भी तिसके संग परिच्छित्र होजायगा इस शंकाका उत्तर देते हैं कि, आत्मा सर्वव्यापी है अर्थात् जगत्में पूर्ण है और सबका आधार है

अर्थात् अज्ञानके कार्य जगत्का अधिष्ठान है तात्पर्य यह है कि भ्रमरूप हदयाकाश व्यापकरूप आत्माका नाशक नहीं होसकता ॥ ६७॥

दिग्देशकालाद्यनपेक्ष्य सर्वगं शी-तादिहान्नत्यसुखं निरंजनम्॥ यः स्वात्मतीर्थं भजते विनिष्क्रियः स् सर्ववित्सर्वगतोऽमृतो भवेत् ॥ ६८॥ इति श्रीमत्परमहंसपरित्राजकाचार्यश्रीमच्छं-कराचार्यकृत आत्मबोधः समाप्तः ॥

भा॰ — अब आत्मतत्त्वज्ञानका तीर्थहर वर्णन करते हैं और कर्म और सब तीर्थ और सब देवता-ओंकी सेवाका जो फल है उसकी अपेक्षा उत्तम फल आत्मज्ञानहरूप तीर्थका है क्योंकि, आत्मा-की सेवासे संपूर्ण सेवाओंकी आकांक्षा शांत हो-जाती है—कदाचित कहो कि तत्त्वज्ञानी भी स्वाभा- विक पापोंके दूर करनेकेलिये प्रयागआदि तीर्थींका सेवन करते हैं तो आत्मज्ञानको स्वर्णके समान प्रकाशमान और संपूर्ण मलसे रहित कैसे कहते हो इस शंकाके उत्तरमें आत्म-ह्रप तीर्थमें स्नानके कत्तीको कुछ भी कर्तव्य नहीं इसका वर्णन करते है कि, दिशा ( पूर्व आदि ) और देश (कुरु आदि ) काल ( भूत आदि ) इन सबकी अपेक्षासे रहित और सर्वत्र व्यापकरूप-और शीत आदिके नाशक अर्थात शीत उष्ण आदि इंद्रके नाशक और सर्वदा सुखहूप और निरंजन अर्थात् मायाके कार्य जगत्रूप मलसे रहित जो आत्मारूप तीर्थ उसको जो मनुष्य किया (कर्म ) ओंसे रहित होकर भजता है अर्थात् सब कर्मोंको त्यागकर जो आत्मतीर्थके विचारमें तत्पर रहता है सर्वमें व्यापक हुआ और सबका ज्ञाता वह अमृतरूप होजाता है अर्थात् जो आत्मतत्त्वका श्रवण मनन निदिध्यासन आ-दिके द्वारा विचार करते हैं वे सबके ज्ञाता हैं और जो जन्ममरणरूप संसारके अभावका फल उन-को मिलता है वह किसी तिथिटन आदि कर्म कर-नेवालेको नहीं मिलताहै अतएव मुमुश्च पुरु-षोंको आत्मतीर्थकी सेवा करना अत्यंत आव-श्यकहै॥ ६८॥

> इति श्रीमत्परमहंसपरिवाजकाचार्यश्रीमच्छं-कराचार्य्यकतात्मबोधस्य पंडितमिहिरचंद्र-कतभाषाविवृतिः समाप्ता ॥

> > पुस्तक मिलनेका ठिकाना— खेमराज श्रीकृष्णदास, ''श्रीवेङ्गटेश्वर'' स्टीम्-प्रेस बंबई.

# क्रययपुस्तकें (वेदान्तग्रंथाः)

| नाम-                                     | ۲. |
|------------------------------------------|----|
| ब्रह्मसूत्रम्-(शारीरक) व्यासप्रणीतः शंक- |    |
| राचार्यकृत शांकरभाष्य और गोविन्दा-       |    |
| नंदकृत रत्नप्रभाटीकासहित व्यासाधि-       |    |
| करणमाला और शांडिल्यकृत भक्ति-            |    |
| सूत्र स्वप्नेश्वराचार्यकृत भाष्य समेत    |    |
| छपता है।                                 |    |
| ब्रह्मसूत्र-(शारीरक्) "वेदान्तद्शन"      |    |
| प्रभूदयालकृत वेदान्ततत्त्वप्रकाश भाषा-   |    |
| भाष्यसमेत मुमुक्षुओंको अतिसुगमतासे       |    |
| सुबोध ज्ञानोपयोगी बहुत सरल               |    |
| भाषामें १                                | 3) |
| ब्रह्मसूत्र-(वेदान्तद्शेव ) सरल भाषाटी-  |    |
| कामें भाष्यानुसार १।                     | 1) |

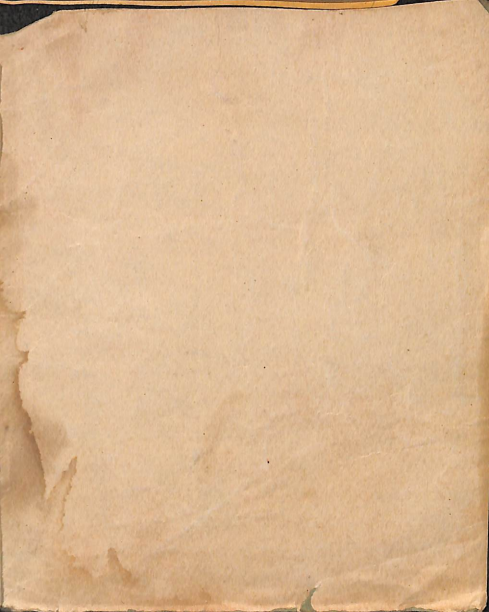
| वेदान्तपरिभाषा-शिखामाणिटीका और       |                       |
|--------------------------------------|-----------------------|
| मणिप्रभाटीका सहित                    | शा।                   |
| वेदान्तपरिभाषा-अर्थदीपिका टीका समेत  | 9)                    |
| वेदान्तपरिभाषा-साधु गोविन्दासिंहकृत  |                       |
| अत्युत्तम भाषाटीकासमेत               | 9=1                   |
| वेदान्तसार-संस्कृतमूल और संस्कृत     |                       |
| टीका व भाषाटीकासमेत इसमें संपूर्ण    |                       |
| वेदान्तका तत्वरूपसार वार्णित है      | m)                    |
| वेदान्तसंज्ञा—भाषाटीकासमेत इस छोटेसे | . 645<br>. 645 E T ST |
| त्रंथके अभ्याससे वेदान्तकी संज्ञादि  |                       |
| प्रक्रिया जाननेसे पंचदशी आदि बडे     |                       |
| त्रंथोंको सुगमतासे समझ सकैंगे        | 1=1                   |
| वेदस्तुति-श्रीयुत बाबू सीतारामजीकृत  |                       |
| भाषाटीका्समेत् श्रीमद्भागवतान्तर्गत  | N. P.                 |
| दशमस्कंघोत्तरार्घके ८७ वें अध्यायमें | ALBERT                |

| श्रीकृष्ण भगवान्ने श्रुतदेव ब्राह्मण      | 的情報   |
|-------------------------------------------|-------|
| और राजाबहुलाश्वको सन्मार्गनाम वेद         | Mild. |
| मार्गका उपदेश किया है अर्थात् इस          | PATH  |
| श्रुतिमें समस्तवेद ब्रह्मप्रतिपादन किया   | 5134  |
| है                                        | IIJ   |
| वेदान्त ग्रंथपंचकम्-( वाक्यप्रदीपः वाक्य- |       |
| सुधारसः हस्तामलकः निर्वाणपंचकम्           |       |
| मनीषापंचकम् ) यह पांचों य्रंथ अवश्य       |       |
| विचारने योग्य हैं                         | 11 )  |
| वैराग्यभास्कर-श्रीस्वामि गोपालदास विर-    |       |
| चित स्वकृत संस्कृत कारिका और              |       |
| भाषाटीकासमेत इसमें वैराग्यभेदादि          |       |
| संन्यासधर्म निषिद्धान्नत्यागात्मकधर्म     | 1 115 |
| और संकीर्ण धर्मादि वर्णन हैं              | IIJ   |
| वेद्रतुति-अन्वितार्थप्रकाशिकारूय टीका     | FILE  |
| समेत                                      | 7     |

अपरोक्षानुभूति-श्रीशंकराचार्यकृत और स्वामि विद्यारण्य मुनिकृत दीपिकास-हित और पंडितरामस्वरूपजीकृत भा-षाटीकासमेत जिसमें संक्षेपसे वेदान्त-प्रक्रियाका सरल रीतिसे वर्णन है ... ॥=) अष्टावक्रगीता-भाषाटीकासमेत. श्रीअष्टा-वक्रमुनि प्रणीत गुरुशिष्यसंवादमें ब्रह्म-विद्याजाननेका अतिसरल सुगमोपाय १ ) पंचदशगीता-भाषाटीकासमेत जिसमें श्री-महाभारतान्तर्गत काश्यपगीता शौनक-गीता अष्टावक्रगीता अध्यायश्वनहुषगी-ता अध्याय २ सरस्वतीगीता युधिष्टिर-गीता अध्याय ४ बकगीता. धर्मव्याध-गीता श्रीकृष्णगीतादिकका एकत्र संग्रहहै

| अवधूतगीता-श्रीमत्परमयोगिवर दत्तात्रेय |
|---------------------------------------|
| प्रणीता-रेशमी गुटका ।-                |
| देवीगीता-भाषाटीकासाहत (श्रीदेवीभाग-   |
| वतान्तर्गत ) शाक्तलोगोंको पाठकरने     |
| योग्य ।                               |
| शिवगीता पं॰ ज्वालाप्रसादमिश्रकृत-भाषा |
| टीकासहित (पद्मपुराणोक्त ) १६          |
| अध्यायमें श्रीमिद्रभगवान रामचंद्रजीको |
| शिवजीने ज्ञानोपदेश किया है ॥= )       |
| गणेशर्गाता पं॰ ज्वालाप्रसादमिश्रकृत-  |
| भाषाटीकासहित (गणेशपुराणोक्त:)         |
| गाणपत्यको अवस्य पाठ करने              |
| योग्य ।=                              |
| कपिलगीता—भाषाटीकासहित श्रीमद्राग-     |
| वतान्तर्गतः श्रीभगवान् कपिलदेवजीने    |

| अपनी माता देवहूतिको संपूर्ण ज्ञानो-  |      |
|--------------------------------------|------|
| पदेश किया है                         | 同    |
| सिद्धान्तचन्द्रिका-(वेदान्त)         | الا  |
| पंचदशी ै सटीक-पं॰ रामकृष्णकी         |      |
| तत्त्वविवेकव्याख्या टीका सहित        | 2)   |
| पंचदशी-पं॰ मिहिरचंद्र कृत अत्युत्तम  |      |
| भाषाटीकासहित जिसमें -तत्त्वविवेक,    |      |
| दैवविवेक, महावाक्यविवेक, कूटस्थ      |      |
| दीप, नाटकदीप, योगानन्द, आत्मा-       |      |
| नन्द, अद्वैतानन्द, विद्यानंद, विषया- | - 10 |
| नंदादिमें वेदान्तमार्ग दर्शाया है    | SII  |
| पंचदशी-केवल भाषामात्र आत्मस्वरूपजी   |      |
| कृत उपरोक्त विषयानुसार               | शार् |
| श्रीरामगीता-भाषाटीकासहित, पदप्रका-   |      |
| शिका अनुवाद समुचय और विषमप-          |      |
| दिकि सहित                            | 19   |



#### "श्रीवेइटेश्वर" छापाखानेकी परमीपयोगी स्वच्छ शुद्ध और सस्ती प्रस्तकें।

यह विषय आज २५।६० वर्षसे अधिक हुआ मार-तवर्षमें मसिद्दे कि, इस छापासानेकी छपी हुई पुस्तकें सर्वोत्तम और सुन्दर प्रतीत तथा ममाणित हुई हैं सो इस यन्त्राज्य में भत्येक विषय की पुस्तकें नैस-विदिक, वेदान्त,पुराण, धर्मशास्त्र,न्याय, मीमांसा, छन्द,व्योतिष, काव्य, अलंकार, चम्पू,नाटक,कोष, वैद्यक, साम्प्रदातिक तथा स्तोत्रादि संस्कृत और हिन्दी भाषाके मत्येक अवसर पर विकाके अर्थ तैयार रहतेहैं। शुंद्धता स्वच्छता तथा कागुज़की उत्तमता और जिल्द की वैधाई देश भरमें विख्यात है। इतनी उत्तमता होनेपर भी दाम बहुत ही सस्ते रक्खे गये हैं और कमीशनभी पृथक् काट दियाना-ताहै। ऐसी सरळता पाउकों को मिळना असंभवहै संस्कृत तथा हिन्दीके रसिकोंकी अवस्य अपनी २ आवस्यकता-नुसार पुस्तकों के मँगानेमें शुढि न करना पाहिये ऐसा उत्तम, सन्ता और शुद्ध माछ दूसरी नगइ मिछना असम्भव है 'सचीपन्न' मेंगा देखा ॥

खेमराज श्रीकृष्णदास, "श्रीवेङ्गटेखर" छापासाना-सेतवाडी-वस्वर्धः

<u> එවුණිද මුද්ධ එව සාක්ෂක් දැනුව ප්රතිකාශ මෙන වල සි</u>